
Política, Cultura y Arte

Septiembre 2024#Qanchis - #7

PAG. 12

Amalia Vargas: 
Mujer Eje de la Cultura

PAG. 56

Maritza Villavicencio: 
 Las relaciones de poder territoriales 

y de género, fueron originales y 
únicas en el antiguo Perú

 Sayariy Pauccar :  
La ineludible confrontación 

ideológica y cultural
PAG. 20

Universo Mujer
PAG. 8

Javier Hernández:
Fragmentos para una 

ontología desde la  
experiencia de la  

mujer andina
PAG. 31

Adriana Guzmán:  
¡Comunidad de comunidades! 

es nuestro objetivo

Entrevista:

La comunidad antigua puede servir de base para una comunidad moderna. José María Arguedas, 1965



Director

Editado por

ÍNDICE

Hugo Chacón Málaga

Willakuy

Comité Directivo

Colaboradores

Diseño y diagramación

Ilustración carátula

Isabel María Álvarez - Argentina

Luis Chávez Cabello

Jorge Ventocilla - Panamá

William Zabarburú

Ana María Gálvez - Perú

Nathy Chacón - Ecuador

Sandra Ochoa - Bolivia

Francisco de Parres - México

Edith Pérez O. - Perú

Juan Bello Domínguez - México

Windsor  Torrico - Bolivia

Ciro Cornejo – Perú

Sonimágenes del Perú

Jorge Christian Lovón

Las opiniones y testimonios 
vertidos en los artículos y 
entrevistas de Willakuy son 
responsabilidad de los autores y 
entrevistados.

Email contacto@willakuy.org.pe

Teléfono

Nota del Editor

*	Editado en el Perú
**	La publicación de este número ha sido posible por la 
generosa contribución de un donante que ha preferido el 
anonimato. ¡Urpillay Sonqollay!

+51 996 314 899

Redes Sociales

3 Universo mujer

8 Fragmentos para una ontología desde la 
experiencia de la mujer andina.  
Javier.E. Hernández S. (Perú)

12 Mujer, eje de la cultura.  
Amalia Vargas (Argentina)

20 La ineludible confrontación ideológica y 
cultural. Sayariy Pauccar (Perú)

31 ¡Comunidad de comunidades! es nuestro 
objetivo. Entrevista a Adriana Guzmán 
(Bolivia)

42 "Repensar la razón universal".  
Entrevista a Aurora Reijo (España)

46 Su colaboración es apreciada

47 Micaela Bastidas, presente

48 Relaciones del par complementario para el 
buen vivir. Gloria Salinas (Perú)

51 Mujeres, ancestralidad y memorias 
fragmentadas. Sandra Ochoa, Lenny Tito, 
Elizabeth López (Bolivia)

56 Las relaciones de poder territoriales y de 
género, fueron originales y únicas en el 
antiguo Perú.  
Entrevista a Martiza Villavicencio (Péru)

61 "Porque yo veo el mundo así, mi territorio, 
awajún y wampis, y el Perú".  
Entrevista a Dina Ananco (Perú)

70 Un pueblo sin historia está muerto. 
Entrevista a Margarita Huayta (Ecuador)

75 La feminidad y la masculinidad son 
sagradas. Entrevista a Willka Pacha (Perú)

81 Las tijeras danzan con ellas.  
Paqcha Sirena de Andamarca (Perú)

87 Feminismo ¿transformación o 
gatopardismo?. Atawallpa Oviedo (Ecuador)

95 "Nosotras tejemos porque tenemos que salir 
adelante". Entrevista a Sonia Huamán (Perú)

99 Mujeres Awajún y Wampis, entre el 
ecocuidado y la múltiple discriminación en 
Condorcanqui (Amazonas, Perú).  
Marlene Castillo (Perú)

103 "Mi poesía contiene a Tunupa, Wiracocha, 
Mama Hampi...". 
Entrevista a Pilar Vilcapaza (Perú)

106 Sanchiu. Poesía de Dina Ananco

108 Lucy Trapnell. In memoriam

2

https://www.facebook.com/people/Revista-Willakuy/100090631204243/
https://www.instagram.com/revistawillakuy/
https://willakuy.substack.com


¿Imayrayku Kaymanta Qillqaniku? ¿Por qué escribimos sobre esto?

Universo mujer
A lo largo de estos dos últimos años, las seis ediciones precedentes de Willakuy han sido 
dedicadas a aspectos fundamentales del proyecto social y político que propugnamos, 
concebidos como aportes a la edificación de una sociedad que emerja de nuestras tradiciones 
ancestrales. En nuestros argumentos no se considera implantar una copia de nuestra antigua 
civilización en una realidad contemporánea. Aspiramos a crear, recrear, a partir de nuestras 
tradiciones, y volverlas sustento de un nuevo proyecto civilizatorio. 

En el primer número, analizamos el ideológico proceso del mestizaje señalando sus orígenes y 
fundamentos coloniales, inoperantes para edificar la sociedad multicultural y multilingüe que 
deseamos, además de ser incongruente con nuestra diversidad geográfica. En el segundo, nos 
ocupamos de hacer palpables las evidencias de la “armonía imposible” entre los fundamentos 
sociales nuestros y los impuestos por Occidente y debatimos también con las concepciones 
marxistas y sus dificultades para edificar un proyecto social que conduzca al país a una sociedad 
de dimensiones humanas. 

El tercer número estuvo enfocado a la discusión de un proyecto de desarrollo nacional 
compatible con la realidad geográfica que habitamos, orientado por nuestra antigua sabiduría 
que condujo la ocupación eficaz del territorio durante quince mil años. Planteamos hacer 
habitables y productivos de nuevo cada valle y cuenca hidrográfica de nuestro territorio andino, 
usando sus particularidades, desde su propia Pacha; pensar y desarrollar cada espacio de 
acuerdo a sus peculiares características construyendo comunidad desde el lugar de vida. Es un 
planteamiento que nos obliga a pensar desde la Pacha y para ella. Esta ocupación, sostenemos, 
tiene que hacerse desde un proyecto social de vida comunal, cuya organización debe ascender 
hasta niveles regionales y nacionales, en un proceso que forje una gran Comunidad de 
comunidades; forma de nación estructurada en torno a un Estado que sea consecuencia directa 
de las decisiones de las colectividades de base; por lo tanto, coordinador de toda la estructura 
comunitaria. 

Universo mujer 3



En el cuarto número, desarrollamos nuestros fundamentos ideológicos 
y filosóficos, pensados a partir de la herencia cultural. Dijimos entonces 
que era necesario “debatir lo concreto en el gran espacio de las ideas 
que es el universo andino. Si ésta debe llamarse filosofía, cosmovisión, 
pensamiento, sabiduría, ideas, es un debate que está en curso y que debe 
continuar. Aquí creemos que la denominación de origen debe reconocer 
lo que cultivamos por milenios y siempre fue nuestro: la sabiduría, que 
nos condujo a establecer una sociedad que no tuvo variaciones notables 
en su organización a lo largo de milenios e hizo de los Andes hogar 
civilizatorio. 

En el número cinco, dedicado a la realidad amazónica, defendimos la 
necesidad de respetar la milenaria presencia de los pueblos originarios 
develando un objetivo que, las propias colectividades vienen edificando: 
el autogobierno de sus territorios, para impedir que, en este espacio se 
ejecute el último capítulo de la ideología del mestizaje, sustentada 
en la uniformización de toda formación social y aplique también este 
criterio al medioambiente, surtido de variedad de especies animales 
y vegetales, mediante el monocultivo y la explotación depredadora. 
Sostuvimos que la única garantía de que el bosque húmedo no se 
siga depredando es que sea gestionado por quienes por milenios 
han sabido conservarlo y producir con él, sin la barbarie invasora 
occidental. También, actualizamos una relación vigente por milenios 
que vinculó el espacio andino y amazónico. Argumentamos que esta 
separación interesadamente generada por la dominación colonizadora, 
debe volver a reconocerse bajo el gran concepto de Nación Andina, 
donde lo amazónico sea comprendido como un componente de esta 
denominación. El macizo andino es el eje central que cobija todas las 
variables comunitarias que la realidad y la necesidad ha creado. 

Universo mujer

¿Imayrayku Kaymanta Qillqaniku? ¿Por qué escribimos sobre esto?

En el número seis, abordamos el tema educativo, criticando el modelo imperante y defendiendo el replanteamiento de la 
educación. Presentamos una variedad de propuestas que recogen distintas experiencias de nuestras antiguas formas educativas. 
Señalamos también que: “la fuerza hegemónica que conduzca un proceso educativo realmente transformador deberá tener un 
poder suficiente, si pretende una educación desde nuestras tradiciones culturales y ancestrales. Nos estamos refiriendo al desarrollo 
e implantación de un poder político que garantice no sólo transformaciones educativas sino, en primera instancia, variaciones 
sustantivas en la estructura del poder económico y político que permitan sostener un cambio cultural y civilizatorio conducido por 
las mayorías de cuño andino-amazónico, de raíces nacionales y ancestrales. Como lo hemos desarrollado en números anteriores, 
no se trata de una clase social en particular o de una cultura específica sino de una fuerza que emane de nuestra diversidad y que 
consolide un poder popular asentado en nuestras tradiciones”.

Hacemos este recuento por considerar que es la mejor manera de entender que, el Universo Mujer, que ahora nos ocupa, tiene 
una prioridad equiparable al conjunto de temas desarrollados hasta ahora. Lo entendemos como aspecto fundamental de un 
ordenamiento social compatible con nuestras propuestas de sociedad. 

Denominarlo Universo mujer en divergencia con el titulado por Occidente como Tema mujer, no es distinción vana ni secundaria, 
porque contiene diferencias que no son conciliables en sus aspectos matrices. Son razones que nos hacen señalar las premisas que 
debemos considerar al abordar este universo: 

Uno. El Tema mujer es un término que limita el campo de reflexión y de acción a un espacio restringido y particular, 
especializado: la regulación de las relaciones hombre-mujer en la sociedad capitalista. 

Dos. La confrontación dialéctica hombre-mujer, forma parte de la concepción de la realidad que posee Occidente como 
medio de resolución de sus conflictos y diferencias. En este cotejo no pueden haber dos triunfadores, solo uno prevalece, 
precisamente por las características que poseen los procesos conducidos como contradicciones. Invitamos a revisar las 
leyes de la lógica vigentes para percibir lo aquí descrito. 

Tres. La mujer creada de la costilla de un hombre genera un conjunto de ideas que consolidan la concepción de la mujer 
como un apéndice del varón. Es una realidad que la ha colocado en roles subordinados como consecuencia natural de sus 
orígenes. Los siglos de capitalismo han acentuado esta primacía, ahondando la contradicción mujer-hombre por el ingreso 
de la mujer a los procesos productivos acentuando su papel de medio de producción subalterno y con claros signos de 

La confrontación 
dialéctica mujer-hombre,
forma parte de la 
concepción de la realidad 
que posee Occidente 
como medio de resolución 
de sus conflictos y 
diferencias. En este 
cotejo no puede haber dos 
triunfadores, solo uno 
prevalece, precisamente 
por las características 
que poseen los procesos 
conducidos como 
contradicciones.

4



Universo mujer

considerarla una mercancía. En este contexto, los procesos de producción construidos por y para el hombre, condicionan 
la participación de la mujer, a la que nos admite ajena de sus tradicionales roles en el hogar y en la reproducción y 
satisfacción física del varón. 

Cuatro. El capitalismo no puede desarrollar una verdadera “liberación de la mujer”, porque el propósito está restringido por 
la base individual que lo sustenta. Cualquier objetivo liberador que la mujer pretenda termina limitado por la naturaleza de 
su formación, fundado en la necesaria desigualdad, nunca en la cooperación colectiva. El mercado, asignador de recursos 
dentro de la lógica del lucro, no considera productivo atender las demandas femeninas. Cada exigencia de cambio social 
pasa por el tamiz de las decisiones personales, hombres que mandan y deciden, nunca compatibles con una decisión 
comunitaria, que es el único escenario posible de solución a las reivindicaciones que reclaman las mujeres en la sociedad 
patriarcal. La sociedad monocultural, reproduciendo sus moldes societales no tolera la existencia independiente de la 
cultura mujer. 

Cinco. Nuestra sabiduría ancestral concibe que la mujer tiene un espacio que denominamos Universo mujer, que no puede 
estar desligado del hombre ni del cosmos en su integridad. En una tradición tan genuina como la occidental, reconocemos 
que la pareja Mujer-Hombre, Hombre-Mujer, emerge de la misma Pacha, sin diferenciaciones de género ni de ninguna otra 
condición. Es una Pacha ligada a la naturaleza, al cosmos. Las aguas o la entraña terrenal de la que emergen tienen un 
lugar en el universo, no especial ni diferenciado. 

Seis. La pareja emerge caminando, integralmente constituida, por cuanto ha sido criada y desarrollada por la Pacha, como 
lo hace con todos los seres. El modo en que la pareja ancestral emerge del interior de la Pacha nos ubica en un Universo 
mujer que no puede desligarse de ningún aspecto de la realidad.

Siete. El Universo Mujer se incluye en el gran espacio cosmogónico que nos cobija, por ello, vinculado a las múltiples relaciones 
que los humanos mantenemos con la Pacha. Es decir, no puede excluirse a la mujer de ningún espacio que conforma la 
totalidad del universo. Son tan importantes las relaciones mujer-hombre, como el de hombre-mujer; mujer-mujer; hombre-
hombre; ser humano-otras formas de humanidad. Para nosotros el universo está relacionado en todas sus partes. 

Ocho. No nos aislamos de la realidad ni excluimos el Universo Mujer de las relaciones interétnicas ni de clases sociales. 
De las relaciones sociales de producción surge la visión dominante sobre los “problemas de la mujer” que recusamos por 
plantear una visión parcial y fragmentada que desconoce las relaciones de explotación y de apropiación de los excedentes 
por parte de una clase y que, además, no toma en cuenta los efectos que produce la situación colonial en la sociedad. 

Diez. El Universo Mujer no está excluido de las múltiples relaciones de producción que son inherentes a cualquier sociedad. 
Para las mujeres de raíz ancestral y para aquellas que se mantienen afectadas por relaciones de clase injustas y de 
marginación por sus condiciones étnicas y culturales, la confrontación se da en variadas esferas, por cuanto tienen que 
luchar contra la marginación étnica, el patriarcado capitalista, el sexismo, la violencia familiar, el trato laboral diferenciado 
y, el cerco impuesto por su desvalorización en los procesos productivos. 

Once. La mujer no es una mera extensión del hombre, constituye una cultura diferenciada; constituye con él una unión 
conformada por dos elementos, forma habitual de entender la realidad en nuestra visión que no entiende el uno sin el dos. 
No puede, por lo tanto, ser considerada inferior ni superior a nadie ni a nada en particular, en ningún aspecto de la vida 
social ni política. 

Doce. El principio de complementariedad que rige las relaciones en nuestras sociedades ancestrales, no busca la 
superioridad del hombre sobre la mujer, su sujeción, sino conseguir el equilibrio energético que emana de dos territorios 
diferenciados. El escenario en que este encuentro de complementariedades ocurre es el espacio Tinkuy, en donde se 
conjugan los aspectos que son compartidos, se encuentran las diferencias y se establecen las coincidencias y se inician los 
procesos de complementariedad. El escenario Tinkuy no es estático, sino de gran energía cinética y constante movimiento, 
en búsqueda permanente del equilibrio. Se agita con espacios de comprensión, divergencias y coincidencias. 

Trece. El natural antagonismo que portan los hechos sociales, y también la materia, no conduce a la destrucción dialéctica 
de ninguna porción antagónica, sino a la obtención de un estadio de equilibrio que nunca es permanente sino que se nutre 
de continuos y sucesivos procesos de estabilización. El hombre y la mujer se mueven en este espacio generando zonas de 
coincidencias y diferencias, que nunca conducen a la supremacía de ninguno.

Catorce. La apreciación disolvente e interesada en destruir y obstaculizar cualquier alternativa que supere las dificultades 
que enfrenta la pareja mujer-hombre en el capitalismo tardío dirá, seguramente, que es una utopía pretender que los 
principios que rigen las relaciones de pareja en las sociedades de origen ancestral pueda servir para remediar situaciones 

¿Imayrayku Kaymanta Qillqaniku? ¿Por qué escribimos sobre esto?

5



¿Imayrayku Kaymanta Qillqaniku?

contemporáneas. Se soslaya o ignora que los postulados que se oponen tienen también milenios de vigencia. A quienes 
se oponen les decimos que, no obstante los siglos transcurridos, la sociedad peruana conserva vivas estas tradiciones y en 
desarrollo. Requerimos eliminar los efectos contaminantes del patriarcalismo y la discriminación capitalista para obtener 
una mejora sustantiva en las relaciones hombre-mujer contemporáneas. 

Quince. En el debate en torno a si el patriarcalismo fue práctica existente en la sociedad ancestral afirmamos que no; que 
los restos culturales que observamos aún vigentes muestran que se trata de una práctica importada de Europa, que no ha 
dejado de influir aún en las más recónditas comunidades de nuestro suelo. 

Dieciséis. El futuro de estas prácticas ancestrales es promisorio, el capitalismo declinante ni otras interpretaciones que se 
consideran su continuación superior, tienen las condiciones para desarrollar soluciones que eliminen las diferencias entre 
el hombre y la mujer. Cualquier solución planteada en estos ámbitos será solamente un paliativo por cuanto la necesaria 
diferencia, la subordinación de la mujer al hombre se hallan en la savia de una sociedad asentada en la exclusión, la 
diferencia y la intolerancia. 

Diecisiete. El incentivo a la diversidad, su aliento y estímulo fue norma en la sociedad ancestral. El afecto sacro a todas las 
formas de vida sobre el universo, nos conduce a reafirmarnos en tales prácticas, propiciando que todas las formas de vida 
humana sean parte natural de una sociedad diversa. 

¿Imayrayku Kaymanta Qillqaniku? ¿Por qué escribimos sobre esto?

La mujer no es una mera extensión del hombre, sino 
que constituye con él una unidad conformada por dos 
elementos, forma habitual de entender la realidad en 

nuestra visión. El principio de complementariedad que 
rige las relaciones en sociedades ancestrales nuestras, 
no busca la superioridad del hombre sobre la mujer, su 

sujeción, sino conseguir el equilibrio energético.

El número que presentamos muestra precisamente esa diversidad heredada y ahora defendemos. Son razones que nos han hecho 
editar artículos de diversos puntos de vista respecto a la mujer y el contexto social y político que las cobija. El criterio colonial 
que impera hace pensar que no hay otra forma de pensar la relación mujer-hombre que aquella enmarcada en el espacio género. 
Nuestras páginas nos enseñan que es un error considerable pensar de este modo. Tenemos un mundo diverso de ideas que nos 
enseñan que se está sistematizando lo que hace siglos siempre hemos tenido: una relación de complementariedades entre el 
hombre y la mujer.

En este número hemos logrado reunir un coro polifónico de voces que desde Ecuador, Perú, Bolivia, Argentina, España, expresan 
la diversidad de opiniones que se desarrollan en nuestro territorio andino. Nos sirven para ratificar que la diversidad que 
cultivamos aquí por milenios se mantiene y se sigue desarrollando. El artículo que inaugura la diversidad de pensamientos 
está escrito por el filósofo peruano Javier Hernández que explora el libro Ritos y tradiciones de Huarochirí para componer un 
texto que analiza la distribución del kama, la fuerza vivificante, y señalar que “la comparten dos dioses (wakas), una divinidad 
masculina y otra femenina, lo que mostraría la dualidad andina, en la que lo uno se transforma en dos, en una pareja, la que 
sostiene y fomenta la diferencia, mostrando que varones y mujeres son diferentes desde la fuente misma de su ser, pues a 
cada uno de estos géneros una divinidad les estaría proporcionando la fuerza vital.” Importante análisis que, consideramos 
proporciona contexto y fundamentos al conjunto de opiniones y artículos que mostramos en estas páginas. Amalia Vargas, 
de la nación Chicha Kolla, asentada en Jujuy, Argentina, nos entrega un testimonio íntimamente oral, que emana de la vida 
compartida en territorios ancestrales, narrando “sobre nuestras ancestras, sobre el valor que nos dejaron en legado y que vive 
en nuestras células”. Sayariy Pauccar, desde Perú, reflexiona sobre los fundamentos que organizan el papel de la mujer en el 
espacio andino. También reconoce que en los próximos años la confrontación ideológica-cultural será dominante, lo que obliga 
a ordenar las tareas políticas que este desafío exige. 

Universo mujer6



A continuación mostramos las conversaciones con diversas personalidades del mundo andino. Empezamos con Adriana Guzmán, 
aymara que vive en territorio boliviano. Activista de las causas femeninas; con una larga tradición de lucha práctica y teórica, nos 
muestra la densidad y hondura de su pensamiento. Destacamos su capacidad para expresar con precisión el camino que debe 
seguir el movimiento femenino aymara-quechua, exento de componendas y compromisos que le impidan lograr lo que en última 
instancia es el propósito fundamental, la liberación de la trabas del coloniaje. Aurora Freijo, filósofa española, madrileña, conversa 
sobre su interés de pensar la filosofía desde el territorio que se habita. Con ello, nos muestra el interés de algunas pensadoras 
y pensadores europeos por diseñar otras perspectivas que abran otras visiones a las enarboladas por Descartes, descrito como 
“una conciencia masculina, blanca y centroeuropea” y que abogue por “una lectura desde otras voces, otras carnes, otros colores 
y otros cuerpos”. Ustedes podrán percibir también las diferencias y coincidencias entre el pensamiento y acción de dos mujeres 
exponentes de culturas distintas y separadas por un espacio-tiempo considerable. 

Un poema dedicado a Micaela Bastidas de Isabel M. Álvarez (Mallki) –residente en Argentina e integrante de nuestro Consejo 
Directivo– teje un puente con los dos siguientes artículos.

Gloria Salinas, desde los Andes peruanos nos presenta una visión muy vinculada a las razones ancestrales. Usa términos y 
categorías de análisis que deberían formar parte de cualquier esfuerzo que se haga al momento de pensar el papel de la 
mujer y de su relación con el hombre en nuestra sociedad de antiguas raíces. Señala que, el eje central de las relaciones 
del par complementario: hombre/mujer, “parte de concebir los códigos ancestrales que los pachayachachiq descifraron de la 
Pacha, donde todo lo que existe está compuesto por materia y energía”. Tres mujeres residentes en La Paz e integrantes de la 
Comunidad Warmi Huaco: Sandra Ochoa Ramos, Lenny Tito Hidalgo y Elizabeth López Canelas, elaboran un texto tejido a varias 
manos que “es el resultado de una serie de intercambios y conversaciones que sostenemos de manera colectiva y comunitaria 
desde hace más de dos años, además de conversaciones con mujeres aymaras de la provincia Ingavi del departamento de 
La Paz”. El propósito es narrar el largo proceso de colonización y cristianización que ha marcado de manera irreversible las 
relaciones de género y la visión sobre la mujer. Unen “fragmentos de la memoria que queda de los rituales y los mitos, muchos 
de los cuales están permeados por el cristianismo impuesto a punta de espada y dolor con la denominada y ampliamente 
documentada extirpación de idolatrías”.

Las entrevistas a la poeta awajun-wampis, Dina Ananco es un apasionante viaje a sus memorias, a sus migraciones, temores, 
territorios, sueños, que han impregnado su vida con la doble vertiente cultural que la integran. Margarita Guayta, desde la parroquia 
de Yaruqui, a una hora de Quito, nos hace conocer sus labores en el Centro Ñokanchik Yuyay, que hace un trabajo de preservación 
de la cultura kichwa. Su testimonio encierra la profunda sabiduría que el pueblo andino ha sabido conservar y desarrollar. Willka 
Pacha, desde el Cusco, nos narra sus quehaceres como joven Quillayaya urbana, que la lleva a desarrollar formas ancestrales 
del cuidado de la salud. Integrante de una panaca, su labor está cada vez más valorada. Con ella entendemos la importancia del 
desarrollo espiritual unido a cualquier actividad humana, mucho más si se trata de cuidar la salud de un enfermo o prevenir los 
males del cuerpo. 

Paqcha Sirena de Andamarca, es danzaq, una de las numerosas mujeres que han ingresado a un antiguo espacio reservado para los 
hombres y que ahora ocupan también numerosas mujeres. Ella nos explica el significado de la danza y el desarrollo de la mujer en 
este baile ancestral que tiene profundas connotaciones sacras. Atawallpa Oviedo, desde Ecuador nos hace ver su opinión sobre el 
feminismo europeo y se pregunta sobre la existencia de un feminismo indigena, señalando que esta idea surge “de las crónicas de 
los colonizadores” Sus afirmaciones discuten con otras opiniones vertidas en este número. 

La entrevista a Sonia Huamán Quispe, artesana textil de Chinchero, pueblo ancestral situado en el corazón del Valle Sagrado de 
los Incas a 28 km del Cusco, que dirige el Centro Textil Casa Sonia, nos permite conocer de cerca su labor que, como miles de 
mujeres edifican sus fuentes de ingreso en base a sus conocimientos ancestrales. De este modo sabemos de su estructura familiar, 
sus metas y las dificultades que debe sortear para continuar en la brega. Otra entrevista nos permite conocer a Pilar Vilcapaza, 
poeta puneña con varios títulos publicados. 

Y para culminar el contenido de la presente edición de Willakuy hacemos una reseña del inaugural poemario Sanchiu de la poeta 
awajun-wampis Dina Ananco. 

Al cierre de este número recibimos la triste noticia de la partida de Lucy Trapnell, antropóloga y educadora comprometida con los 
pueblos indígenas amazónicos. Honramos su vida y obra.

Deseamos disfruten y difundan esta edición de Willakuy.

¿Imayrayku Kaymanta Qillqaniku? ¿Por qué escribimos sobre esto?

Universo mujer 7



Fragmentos para una ontología desde la experiencia de la mujer andina

Autor : Javier Eduardo Hernández Soto

Fragmentos para 
una ontología desde 
la experiencia de la 
mujer andina

Kurku Cuerpo

El autor, es un joven filósofo egresado del pre y postgrado 
de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos. Docente 
universitario. Estudia la filosofía andina. Autor de la tesis de 
maestría “La estructura del ser-saber-actuar en el manuscrito 
de Huarochirí” y de artículos como “Mariátegui y la filosofía 
andina”, “La caída del Tahuantinsuyo desde los Manuscritos 
de Huarochirí”, “Hegel, Mariátegui y la libertad en el mundo 
andino”, “La vieja y la nueva Filosofía Andina”.

En esta entrega, analiza el antiguo documento Manuscrito 
de Huarochirí para elaborar una reflexión sobre las bases 
ontológicas que fundan las relaciones entre la mujer y el 
hombre en el mundo andino Se aprecia la importancia 
singular de su aporte porque proporciona elementos de 
juicio suficientes para desarrollar una ontología desde la 
experiencia de la mujer andina. Javier Hernández postula en 
sus páginas que no hubo primacía del patriarcado dado que 
la preeminencia del padre se vio contrarrestada por la acción 
autónoma de la madre, confirmando que ambos seres son 
equiparables y complementarios. Su apreciación se sustenta 
en la relación que sostienen las deidades Pariaqaqa y 
Chawpiñamca con el hombre y la mujer, respectivamente. La 
fuerza vital, el kamaq, lo reciben, de manera independiente, 
de estos dos seres. Son vinculaciones autónomas, que 
conducen a una sexualidad nacida del equilibrio entre 
géneros, expresión de armonía y de reciprocidad. En un 
debate mundial centrado en el análisis del feminismo como 
única alternativa para diseñar y actuar en la emancipación 
de la mujer, el aporte de Hernández señala la existencia 
de caminos distintos, nuestros, para pensar el tema desde 
nuestra Pacha.

8



Fragmentos para una ontología desde la experiencia de la mujer andina

La Filosofía Andina no debe ser ajena a las preocupaciones 
y las reivindicaciones de las mujeres, contribuyendo en la 
construcción de un mundo más diverso y plural; en nuestro 
caso aportamos con algunos fragmentos para pensar una 
ontología desde la experiencia de la mujer andina. Podemos 
entender la ontología como el conjunto de ideas directrices 
sobre la que se sostienen las creencias de una cultura, es decir, 
sus concepciones medulares acerca de la vida y el mundo. 

La civilización andina tuvo su propia ontología, basada en 
la que la idea de una fuerza vivificante del todo (kama), la 
que tenía que circular correctamente por el mundo (pacha) 
para asegurar la armonía y bienestar del todo. La fuerza 
vital necesitaba de alguien que la hiciera circular, que la 
administrase y distribuyese de modo óptimo entre los seres, 
tal era la función de kamaq o kamasqa. Llama mucho la 
atención que en una parte del Manuscrito de Huarochirí se 
hable de dos kamasqa:

En tiempos muy antiguos, había un waka llamado 
Maclla de arriba. Éste tenía por esposo al Sol. De 
estos, sus hijos son Pariaqaqa y Chawpiñamca. A todos 
los hombres, Chawpiñamca era la que daba ser a las 
mujeres, y Pariaqaqa a los varones (Taylor, 2008:71).

Según este pasaje, la función de distribuir la fuerza la 
comparten dos dioses (wakas), una divinidad masculina y otra 
femenina, lo que mostraría la dualidad andina, en la que lo 
uno se transforma en dos, en una pareja, la que sostiene y 
fomenta la diferencia, mostrando que varones y mujeres son 
diferentes desde la fuente misma de su ser, pues a cada uno 
de estos géneros una divinidad les estaría proporcionando 
la fuerza vital. Se reconocería así la exclusividad de cada 
género, dando pie a su equidad y equiparación, ello en tanto 
provienen de fuentes diferenciadas desde su origen. 

Esta referencia nos permite decir que en el mundo andino 
no hubo una primacía ontológica del patriarcado, pues la 
preeminencia del padre y lo masculino en la constitución de 
lo que somos se vio contrarrestada por la deidad femenina, 
igual de importante. De modo que varón y mujer son 
géneros paralelos y complementarios, cada cual recibe su 

ser específico desde su propia fuente. La diferencia con las 
creencias judeocristianas es notable, pues Eva es una creación 
secundaria, arrancada del costado de Adán, dependiente 
ontológicamente del ser del varón, situación que ha constituido 
el núcleo mítico del machismo, que posteriormente la religión 
y la filosofía han tematizado, estableciendo de modo arbitrario 
e injustificado la superioridad del hombre. Por el contario en 
el mundo andino no existió la superioridad de un género sobre 
otro, la mujer conservó su importancia social, las creencias 
religiosas y los mitos le confirieron dignidad. 

Ahora nos centraremos en la deidad que les daba la fuerza 
vital a las mujeres, Chawpiñamca, dando cuenta de ella 
en base al Manuscrito de Huarochirí. Esta diosa es una de 
las más importantes del panteón andino, sobre su origen 
existen diferentes versiones, en una es hija de un falso dios, 
Tantañamca, en otras es hija del Sol y la waka andrógina 
Hanan Maclla, en otras, es esposa de Pariaqaqa. Se la 
representa como una divinidad que se manifiesta en cinco 
personalidades diferentes (hermanas), al igual que Pariaqaqa. 
De todas las referencias sobre Chawpiñamca nos centrarnos 
en la que la vincula al dios Rucanacoto. 

La diferencia con las creencias 
judeocristianas es notable, pues Eva es 
una creación secundaria, arrancada 
del costado de Adán, dependiente 
ontológicamente del ser del varón, 
situación que ha constituido el 
núcleo mítico del machismo, que 
posteriormente la religión y la filosofía 
han tematizado, estableciendo de 
modo arbitrario e injustificado la 
superioridad del hombre.

Kurku Cuerpo

Todas las ilustraciones de este número 
pertenecen a Lucy Jochamowitz y son parte 
de la carpeta “Reflexiones para el camino” 
que contiene veinte dibujos en tinta sobre 
papel, realizada por el equipo pastoral rural de 
Bambamarca y editada por el Centro de Estudios 
y Publicaciones-CEP. Lima - Perú, 1976.  
Nuestro agradecimiento fraterno a Lucy.

9



En el capítulo 10 del Manuscrito se cuenta que Chawpiñamca 
aparecía en forma humana y tenía relaciones sexuales con 
distintos dioses, pero ninguno le satisfacía completamente; 
hasta que conoce a Rucanacoto, un dios al cual los hombres 
que tenían el pene chico iban a rezarle, con la esperanza de 
que se los agrandara, pues él poseía un gran miembro viril. 
Chawpiñamca y Rucanacoto se encuentran y tienen relaciones 
sexuales, y este dios es el único que logra satisfacerla, tanto 
así que ella decide quedarse con él, petrificándose ambos 
como muestra del deseo de perennizar su relación. 

Teniendo como trasfondo este relato se realizaba la fiesta 
de Chawpiñamca, con muchos bailes y uno en particular que 
queremos destacar. El siguiente texto refiere una danza ritual 
en honor a la diosa: 

Algunos festejaron el baile Ayño, decían. Un (baile) 
llamado Casayaco, eran los que bailaban. Cuando 
este Casayaco bailaban Chawpiñamca mucho era lo 
que se alegra, porque estos bailaban desnudos. Solo 
una parte de sus ornamentos se ponían, el que baila 
se cubría su vergüenza con una ropa de taparrabo 
de algodón. Después, este hombre baila des nudo 
“cuando Chawpiñamca mira tú vergüenza, mucho se 
alegra” así decía. Al mismo tiempo que bailaba era 
mucho madurar de la tierra. Ya estas cosas hacían en 
estas pascuas (Taylor, 2008:65). 

En la fiesta de Chawpiñamca el elemento sexual es patente; 
cabe destacar que no se trata de la sexualidad patriarcal 
que reduce el cuerpo de la mujer a mero objeto de disfrute, 
sino de una sexualidad nacida del equilibrio entre géneros, 
expresando la armonía entre los sexos y el juego erótico 
recíproco, ello en base al paralelismo en función de distribuir 
y hacer circular la fuerza vital. 

Este equilibrio muestra que la 
dualidad de género en la cultura 
andina no implica jerarquía 
ni dominación, sino una 
complementación que asegura la 
armonía del mundo. Al destacar 
la autonomía y preeminencia 
de lo femenino en la circulación 
de la fuerza vital, se cuestionan 
las narrativas patriarcales que 
subordinan a la mujer…

Fragmentos para una ontología desde la experiencia de la mujer andina

Kurku Cuerpo

10



En el relato Chawpiñamca busca una pareja sexual óptima, la 
búsqueda de la diosa se hace por medio de la mirada, la que 
se vuelve a mirada erótica. Maurice Merleau-Ponty dice algo 
acerca de esta forma de mirar: 

En el hombre normal, un cuerpo no sólo es percibido 
como un objeto cualquiera, esta percepción objetiva 
está habitada por una percepción más secreta: el 
cuerpo visible está subtendido por un esquema sexual, 
estrictamente individual, que acentúa las zonas 
erógenas, traza una fisionomía sexual, y suscitas gestos 
del cuerpo masculino integrado en esta totalidad 
afectiva (1957:171). 

Esto se puede decir también de la forma como Chawpiñamca 
mira a los danzantes, pues es una mirada sexualizada, que 
supone un esquema sexual, acentuando ciertas partes del 
cuerpo. Pues como dice Merleau Ponty, se trata de una 
percepción del cuerpo en base a una intencionalidad sexual. 
Mirando con este propósito Chawpiñamca manifiesta una 
sexualidad libre, sin vergüenzas ni tabús, buscando el placer 
puro y la satisfacción, y, a la par, la reproducción de la vida. 

En el mundo andino, en la dimensión de la sexualidad la 
preeminencia de lo femenino es sobresaliente, pues el cuerpo 
de la mujer no es el único que se convierte en objeto de la 
mirada sexualizada, lo que podría significar un privilegio 
masculino, no es para la mirada del hombre que se subordina 
el cuerpo de la mujer, al modo de la dialéctica del amo y 
el esclavo, donde la desnudez acompaña a la condición 
de servidumbre (Merleau-Ponty, 1957:183). La mirada que 
sexualiza proviene y comienza en la mujer, tal como se 
muestra en el caso de la diosa, quien toma la iniciativa y 
ejerce la conducción de la sexualidad. Es por su mirada que 
el cuerpo masculino se hace un objeto de deseo, iniciando 
el juego de miradas que es parte del cortejo que culmina en 
el juego sexual. En este contexto, la mujer vive su sexualidad 
abiertamente, su deseo es originario y fundante, tomando la 
iniciativa en el juego sexual. Esto se hace explícito cuando el 
texto cuando señala la alegría de la diosa al ver a sus cultores 
danzar semidesnudos, mostrando sus penes en un contoneo 
danzarín. Esta danza erótica causa el placer de la diosa, un 
placer sexual que pone en primer plano el disfrute sexual de 
la mujer. 

Siglos de patriarcado, judeocristianismo y machismo 
han hecho que el sexo se conciba solo en función de lo 
masculino, siendo lo central la penetración (falocentrismo), 
la dominación y la sujeción del cuerpo femenino. Pero esto 
es diferente en el mundo andino, según vimos desde el 
Manuscrito de Huarochirí nos presenta, pues nos muestra 
que la iniciativa y la preeminencia de la sexualidad es un don 
femenino; la mujer, a la par del varón, ejerce libremente su 
sexualidad, sin temor ni represión, hablan de su sexualidad 
y eligen a su pareja, erotizan el cuerpo masculino. Por tal 
motivo, cuando se da el acto sexual hay una satisfacción 
mutua, un descentramiento e intercambio de deseos, pues ni 
uno ni otro es sometido, ambos están en un juego en el que 
son iguales, en el que sus deseos se reconocen mutuamente. 

Chawpiñamca muestra una sexualidad liberada y autónoma, 
en modo alguno subordinada al varón, por el contrario, tiene 
la preeminencia sobre los aspectos eróticos de la vida.

En conclusión, la exploración de la ontología andina desde 
una perspectiva feminista resalta la importancia de la 
fuerza vital (kama) como un principio central que atraviesa y 
unifica la existencia de todos los seres. En esta cosmovisión, 
la distribución de esta energía no es monopolizada por 
un solo género, sino que es compartida y administrada 
equitativamente por deidades masculinas y femeninas, 
como Chawpiñamca y Pariaqaqa. Este equilibrio muestra 
que la dualidad de género en la cultura andina no implica 
jerarquía ni dominación, sino una complementación que 
asegura la armonía del mundo. Al destacar la autonomía y 
preeminencia de lo femenino en la circulación de la fuerza 
vital, se cuestionan las narrativas patriarcales que subordinan 
a la mujer y se subraya la relevancia de una sexualidad 
libre y equilibrada, donde ambos géneros participan 
activamente en la perpetuación de la vida. La recuperación 
de esta perspectiva ontológica no sólo enriquece nuestro 
entendimiento de las sociedades andinas, sino que también 
ofrece un modelo alternativo para las discusiones actuales 
sobre género y poder, proponiendo una visión donde la 
complementariedad y el respeto mutuo son fundamentales 
para la coexistencia.

Bibliografía

Merleau Ponty M. (1957) Fenomenología de la Percepción. 
FCE.
Taylor G. (2008) Ritos y tradiciones de Huarochirí. IFEA-IEP.

Fragmentos para una ontología desde la experiencia de la mujer andina

Kurku Cuerpo

11



Mujer, eje de la cultura

Mujer,  
eje de la cultura

Kurku Cuerpo

La autora pertenece a la nación Chicha Kolla, Jujuy Argentina. Es docente Intercultural de la Universidad Nacional de las 
Artes, y Folklore. y de la Universidad Nacional de Jujuy. Posee conocimientos en medicina tradicional y tiene formación 
en artes visuales. Formada en Danzas Tradicionales Argentinas con extenso trabajo de campo en espacios originarios. 
Es investigadora de costumbres, ceremonias y rituales del norte y sur argentino. Conductora del programa Uraq Sariri 
Caminante de la tierra de pueblos indígenas. 

Amalia es mujer de cultura ancestral, razón que explica la manera cómo se expresa en estas líneas. Sus teorizaciones 
no parten de las bibliotecas, sino de la práctica concreta, de la memoria antigua que la hace mujer, activista y teórica 
de las causas que Willakuy también defiende. Por eso su verbo es directo y claro cuando señala que las mujeres son 
guardianes de la vida, la tierra y la comunidad y en la conservación de la vida, de la cultura y de la salud comunitaria, 
profundamente conectado con la naturaleza y el equilibrio espiritual. Precisa también el origen externo del patriarcalismo. 
Hace énfasis en los principios de complementariedad, equilibrio y reciprocidad, ligados a la espiritualidad que sustentan 
las relaciones mujer-hombre en nuestra antigua sociedad. Los aportes de Amalia, surgidos de la vida misma, tienen, sin 
embargo, teorizaciones que consideramos de singular importancia en este proceso de elaborar una visión del Universo 
Mujer que sitúe su realidad fuera de los mandatos eurocéntricos que poco suman a nuestra milenaria práctica. 

Autora: Amalia Noemí Vargas (Pukio Sonqoy)

12



La propuesta desde la 
ancestralidad que nos legaron 
nuestras abuelas como hijas de 
la tierra, es ser guardianas de 
la Tierra y de la Naturaleza: Las 
mujeres somos consideradas 
protectoras de la Pachamama 
en la cosmovisión andina.

¿Existe una propuesta del rol de la mujer a partir de 
la ancestralidad? ¿Cuál?

Sí, existe esa propuesta en muchas culturas indígenas, 
incluyendo las andino-amazónicas y está basada en la 
cosmovisión ancestral que ve a las mujeres como portadoras 
de sabiduría; guardianas de la vida, la tierra y la comunidad. 
La propuesta desde la ancestralidad que nos legaron 
nuestras abuelas como hijas de la tierra, es ser guardianas de 
la Tierra y de la Naturaleza: Las mujeres somos consideradas 
protectoras de la Pachamama en la cosmovisión andina, 
desempeñando un papel fundamental en la agricultura, 
porque sembramos plantas para el uso en nuestra medicina 
tradicional y estamos conectadas con las lunas y con los 
ciclos naturales. La mujer trae un conocimiento sobre el 
cultivo desde su cultura y, el uso de plantas medicinales, es 
clave para la supervivencia de las comunidades.

Las mujeres somos maestras, madres, docentes; somos 
transmisoras de conocimientos empíricos con siglos de 
práctica. Usted que está leyendo, khumpa/amigx lector, 
cuando tenía unos 8 años y estaba enfermo/a ¿quién le 
daba la medicina, quién le enseñó la lengua y sus primeras 
palabras, quién lo acompañaba a lugares nuevos en sus 
primeros pasos? Su madre…su abuela…su hermana mayor…, 
claro. Las mujeres estamos presentes en toda actividad. 
En nuestros pueblos, las mujeres tienen un rol central 
en la transmisión de conocimientos milenarios: lenguas, 
historias, rituales y prácticas espirituales; son las encargadas 
de mantener vivas las tradiciones y de enseñarlas a las 
generaciones más jóvenes; son las encargadas de cuidar de 
la familia, de promover la armonía y de resolver los conflictos 
dentro del ayllu, lof, llajta, dentro del pueblo y fuera.

En muchas comunidades, las mujeres son reconocidas como 
curanderas1, parteras o comadronas y chamanas2. Utilizan 
el conocimiento ancestral de las plantas, piedras, cantos, 
sahúmos y las prácticas espirituales para sanar a la comunidad 
y mantener el equilibrio entre el cuerpo, la mente, el espíritu y 
el entorno. En la historia se ha borrado el papel de las mujeres 

1	 Tenemos dos términos, uno para médico tradicional y otro para un brujo (chaman). Tsinap’eri = Médico 
Sïkwame = Brujo/Hechicero Poderoso.

2	 Esta palabra viene de Siberia de los tungus y significa “el que sabe”, “el que sana”. El chamán, especialista 
en lo sagrado y dotado de ciertos dones y condiciones especiales, hace de puente entre el mundo real y el 
mundo invisible o intangible. Curiosamente, estos poderes o potencialidades del chamán y sus métodos 
curativos empiezan a tomarse en cuenta en la sociedad occidental.

Mujer, eje de la cultura

líderes. A algunas las conocemos: Juana Azurduy, Micaela 
Bastidas, Berta Cáceres. Pero hay muchas más que pasaron a la 
historia defendiendo el territorio frente a los españoles como 
Eréndira Ikikunari3 -una de las líderes más importantes de la 
cultura Purepecha-4 que enfrentó a los invasores españoles en 
México. En Patagonia, tenemos a Janequeo5 la primera longko 
mujer, lideresa o weichafe que dirigió ejércitos de hombres, 
lo que demuestra que mucho de lo patriarcal llega con la 
invasión. Por eso, hoy se mira a Janequeo como una figura 
importante y se ha vuelto a levantar en esta lucha feminista 
con nuestras propias identidades. Otra mujer guerrera y líder 
guaraní fue Ramona Martínez6, en ella estaba inmerso el 
espíritu femenino de su etnia que no cedió ni temió en ningún 
momento y que en plena lucha tomó el sable del herido Mayor 
Ozuna para desafiar al enemigo que los atacaba aquel 27 de 
diciembre de 1868, en el fragor del último día de batalla de 
Lomas Valentinas en la Guerra de la Triple Alianza cuando, 

3	 Recomiendo ver la película sobre esta mujer guerrera:Eréndira Ikikunari.
4	 Los Purépechas son un pueblo indígena de las regiones lacustre y montañosa del centro de Michoacán, se 

llaman a sí mismos P’urhépechas, y cada uno de sus integrantes es un p’urhé o p’urhé que significa gente 
o persona; esto implica una autoafirmación como seres humanos y pueblo en general.

5	 Ella, Janequeo, aparece en escena en 1587 y se hace guerrera para vengar la muerte de su esposo, el 
longko Huepotaén, que había sido asesinado por el gobernador Alonso de Sotomayor, cuya misión era 
doblegar a los insumisos del Nuevo Mundo y, de paso, evangelizarlos en su fe. A Janequeo la mencionan 
dos cronistas clave, los jesuitas Alonso de Ovalle y Diego de Rosales, entre los que hay una breve polémica 
por su nombre; Ovalle la llama Yanequeo y la presenta como “digna de contarse entre las bravas y varoniles 
matronas”.El segundo lo corrige y asegura que su nombre es Anuqueupu, -en mapudungun, piedra negra 
asentada- y escribe que ella nunca mostró sentimiento “mujer dura como pedernal”.

6	 El propio Centurión nos relata: ¨Una mujer de la servidumbre, llamada Ramona, saltó hacia el enemigo 
blandiendo una espada e invitando a su paisanos a que la siguieran a combatir a aquel que continuaba 
avanzando. Aquella mujer estaba transfigurada, sus ojos arrojaban rayos de fuego que se confundían con 
el reflejo de la espada¨. Ramona Martínez sobreviviría a la batalla, acompañaría a nuestro ejército hasta el 
Cerro Corá y sería testigo de los episodios acontecidos aquel 1° de marzo. Fallecería luego muy anciana, con 
más de 90 años, ya ciega y en un triste estado de abandono.

Kurku Cuerpo

13



si quería estudiar o crecer, porque cuando estás al lado de 
alguien que quiere verte florecer y te valora, ahí te das cuenta 
con quién debes estar y con quién no. Desde que me valoro, 
todo cambió porque a quién debemos perdonar primero es a 
nosotras mismas por habernos dejado maltratar por alguien 
que se creyó dueño de nuestro tiempo y cuerpo. Todas somos 
importantes; somos mujeres hermosas que podemos florecer 
cuando decidimos hacerlo. 

¿Qué vulnerabilidades comparten las mujeres 
andino-amazónicas?
 
Existen una serie de vulnerabilidades complejas que enfrentan 
las mujeres de ambos territorios; y están entrelazadas con su 
identidad étnica, cultural, de género y con las condiciones 
socioeconómicas y políticas de las regiones donde viven. 
Las principales áreas de vulnerabilidad que compartimos 
son: por un lado, el patriarcado y los roles de género que, 
sobre todo, en las comunidades andino-amazónicas, limitan 
la participación en decisiones comunitarias, el acceso a la 
educación y las oportunidades laborales. Por otra parte, 
la doble discriminación: por ser mujeres y por pertenecer 
a pueblos indígenas evidenciada en el acceso desigual a 
recursos básicos, como la tierra, y en el trato despectivo por 
parte de las instituciones estatales y la sociedad en general.

En zonas rurales, las mujeres indígenas tienen un acceso 
limitado a servicios de salud, especialmente en términos de 
salud materna (falta de atención prenatal adecuada y los altos 
índices de mortalidad materna por ausencia de infraestructura 
sanitaria y barreras culturales). Por ende, muchas mujeres 
dependen de la medicina tradicional propia debido a la falta 
de acceso a servicios formales de salud. Sin embargo, esta 
dependencia, aunque basada en conocimientos ancestrales 
valiosos, puede estar limitada por la escasez de recursos, el 
aislamiento geográfico y la contaminación provocada por las 
empresas mineras que matan nuestras medicinas (minerales, 
flores, árboles).

Por ejemplo, en Jujuy, zona andina de Argentina, en donde 
viven más de 10 Pueblos Originarios Indígenas, durante la 
pandemia del Covid 19, muchas mujeres solo se curaron a 
base de plantas como la Chachacoma, Quimpe, Quinua, Coca, 
untu o grasa de llama. ¡Hasta el cáncer se trata con plantas! 
Quisiera pues sugerir a todos dejar de consumir enlatados, 
salchichas, gaseosas, pues traen químicos que desarrollan el 
cáncer. Puedo asegurarlo luego de haber participado de una 
investigación en zona andina para el Instituto Nacional del 
Cáncer: es tiempo de volver a consumir solo lo que viene de 
la tierra, sin envases. 

Por otro lado, las mujeres andino-amazónicas son 
especialmente vulnerables a diversas formas de violencia 
de género, incluidas la violencia física, sexual y psicológica. 
Las barreras para denunciar estos abusos son numerosas, 
desde el aislamiento geográfico hasta la falta de confianza 
en las instituciones legales y el machismo que impera en 
las comisarías. Además, en algunas regiones se vive el 
desplazamiento forzado y la pérdida de territorios, debido a 

tras siete días de combate, el enemigo imponía su gigantesca 
diferencia numérica y esta mujer relucía en la confusión de 
los ataques. Como ella, hay muchas otras mujeres que no son 
conocidas. Por eso agradezco este espacio para contar sobre 
nuestras ancestras, sobre el valor que nos dejaron en legado 
y que vive en nuestras células. Cierro este párrafo evocando 
a dos mujeres andinas: una es Waku Mama7 (conocida como 
Mamawako) considerada una de las fundadoras del linaje 
de los inkas y la otra es Ch´añan Qori Kuka8 que muy pocos 
conocen y que según la leyenda, ayudó a Pachacútec en 
un enfrentamiento con los Chankas en el que resultaron 
victoriosos. A lo largo de 500 años, hubo como ellas, muchas 
otras. En el caso de Ch´añan Qori Kuka9 y Waku Mama, ambas 
son descritas como mujeres que “pelearon varonilmente”, 
desafiando las expectativas sociales de su género.

En resumen, como podemos constatar, la propuesta ancestral 
del rol de la mujer no se limita a tareas domésticas o 
subordinadas, sino que las coloca como figuras centrales 
en la conservación de la vida, de la cultura y de la salud 
comunitaria, con un enfoque profundamente conectado con 
la naturaleza y el equilibrio espiritual de la cultura o el linaje 
que traemos. En mi caso, creo que la mujer debe recuperar su 
amor propio, reconocer su valor, instruirse en lo que quiere 
crecer y hacerse respetar. Es verdad que, a veces, podemos 
ser más sumisas, otras, tener miedo, no solo a un hombre sino 
al otro, o al qué dirán. Entonces, debemos “recordar” que 
estamos en el Kay pacha, y que estamos siendo aquí y ahora, 
para hacer cada una lo que venimos a hacer. Yo fui una mujer 
maltratada hasta que dije ¡basta! y me di cuenta de que no 
tenía que pedir permiso a nadie, ni rendir cuentas a nadie 

7	 Waku Mama (sería su nombre bien escrito en quechua) es descrita como una mujer fuerte y belicosa, 
características inusuales para las mujeres de su tiempo según los estándares sociales. En las crónicas, se 
dice que Mama Waku destacaba por su valentía. Es una figura compleja, a menudo interpretada como 
una representación de la fertilidad y la guerra, encarnando el poder tanto destructivo como creador en la 
tradición andina.

8	 Chañan Cori Coca dice Sarmiento de Gamboa que «peleó varonilmente» (Cap. XXVII; 1988: 88) y Santa Cruz 
que «peleó balerosansente como mujer baroñil» —por ‘varonil’— (Fol. 19v; 1993: 220), calificativo éste que, 
en el caso de Mama Guaco, sólo aplica Cabello. «Huaccu» significa <muger varonil, la que no haze caso del 
frío, ni del trabajo y es libre en hablar, sin género de encogimiento» (Bertonio 1956: 142, 20 parte. Tomado 
de Rostworowski 1986: 134).

9	 También conocida como Chanan Qori Qoqa.

Las principales áreas de vulnerabilidad 
que compartimos son: por un lado, el 
patriarcado y los roles de género que, 
sobre todo, en las comunidades andino-
amazónicas, limitan la participación en 
decisiones comunitarias, el acceso a la 
educación y las oportunidades laborales. 
Por otra parte, la doble discriminación: 
por ser mujeres y por pertenecer a 
pueblos indígenas …

Mujer, eje de la cultura

Kurku Cuerpo

14



la expansión de proyectos extractivistas (mineras, petroleras, 
tala) que amenazan sus territorios. Esto se ve claramente en 
las zonas amazónicas de Brasil en territorio Guaraní, Kaiowá, 
que aún no han demarcado sus territorio y también en zonas 
de México, con las mujeres de San Juan Chamula, maltratadas, 
violadas, golpeadas por paramilitares. Lo vi personalmente y 
apoyé a esas mujeres, que vivían en la plaza de Oaxaca y lo 
mismo pasa en zonas amazónicas de Colombia10. Esto no solo 
afecta a su economía, su agricultura, sino también provoca el 
desarraigo identitario cultural.

A esto sumemosle los conflictos territoriales con el sistema 
capitalista estatal del gobierno de turno que pretende 
adueñarse de nuestras tierras porque necesitan litio o 
minerales. Cada día, las mujeres y familias enteras están 
expuestas frente a empresas y gobiernos con su correlato del 
riesgo de violencia y represión11. Muchas veces, son las mujeres 
defensoras de sus comunidades, enfrentándose a amenazas y 
violencias por proteger sus tierras hasta la muerte, como es el 
caso de Berta Cáceres y muchas lideresas desconocidas.

Aunque muchas mujeres participan en la economía informal 
(venta de artesanías, cultivo de alimentos, medicina 
tradicional), esta actividad es precaria y vulnerable a cambios 
externos ( políticas económicas o desastres naturales). Las 
barreras educativas en zonas rurales, de alta montaña y 
amazónicas limitan el acceso de las mujeres indígenas a la 
educación, debido a la distancia a las escuelas, el trabajo 
familiar y la falta de programas culturalmente pertinentes. El 
bilingüismo también es un obstáculo, ya que muchas mujeres 
hablan lenguas indígenas y, la falta de educación bilingüe, 
refuerza las desigualdades. Además, la participación política 
de las mujeres indígenas sigue siendo baja debido a la 
discriminación de género y la falta de apoyo institucional. 
La modernización y la migración están erosionando las 
prácticas culturales tradicionales que las mujeres preservan, 
como la medicina tradicional y las lenguas indígenas. El 
sistema occidental homogeneizante está borrando nuestras 
identidades; debemos ser más observadoras/es, enseñar a 
nuestros estudiantes que la modernización, la migración y la 
presión económica están erosionando las prácticas culturales 
tradicionales que las mujeres originarias suelen preservar, 
como la medicina tradicional, las ceremonias espirituales 
y las lenguas indígenas. Otra, es la migración forzada. Ante 
la falta de oportunidades y la presión económica, muchas 
mujeres indígenas migran a zonas urbanas, donde enfrentan 
nuevas formas de vulnerabilidad, como la explotación laboral 
y la exclusión social, y en el caso Nivaclé, Wichi, Qom en 
Argentina, la persecución y el hostigamiento de la policía por 
vender artesanías en la calles, lo mismo pasa en el Amazonas 

10	 En Colombia las mujeres Wayuu sufren atropellos por las petroleras y empresas que las dejan sin agua y 
deben caminar kilómetros para abastecerse.

11	 En el sur argentino, el 4 de octubre de 2022, fuerzas federales desalojaron con violencia a la comunidad 
Lafken Winkul que había realizado una recuperación territorial cinco años antes. La comunidad ejercía su 
derecho a la identidad, a la cultura y al territorio. El Estado de manera violenta y desproporcionada organizó 
una respuesta que tuvo efectos sobre la integridad de sus miembros, en particular, sobre mujeres, niños y 
niñas. Este proceso demuestra que la criminalización no es la respuesta para resolver los conflictos sobre 
el derecho al territorio de los pueblos indígenas, que el camino es el diálogo y el reconocimiento de su 
identidad y su cultura. Sin embargo, muchas comunidades indígenas siguen siendo criminalizadas o viven 
bajo la amenaza de un desalojo.

con los Kaiowa y con los guaraníes que viven hoy en las rutas 
(dejo como nota12 un video ilustrativo).

El término “Jaqi” o (Jaqe) es importante en la cosmovisión 
aymara porque expresa no sólo la identidad de una persona 
como un ser aislado, sino también como alguien que 
pertenece a un conjunto mayor, en interacción constante con 
su comunidad y la naturaleza. Debemos entender que nuestro 
ayllu/familia son los árboles, los animales y la naturaleza 
entera, porque somos parte de ella y sin ella no existiríamos. 
Estamos inmersos en Pachamama: Ukhu pacha (el mundo de 
adentro de la tierra), Kay13 pacha (el mundo del aquí y ahora), 
Hanan pacha (el mundo de arriba) y Hawa pacha (lo que 
rodea a todas las dimensiones). 

Desde lo espiritual en las cosmovisiones ancestrales, la 
dualidad entre lo masculino y lo femenino era vista como 
reflejo del orden cósmico. La energía masculina (a menudo 
asociada con el sol, la fuerza y la protección) y la energía 
femenina (asociada con la tierra, la fertilidad y la sanación), 

12	 Tierra Vermella , escenas reales de indígenas del Amazonas Kaiowa https://youtu.be/
DmPKNSnA1UY?si=p4kyDAjN7e4zrfpV

	 La sombra verde https://youtu.be/zYp3JDHB0Qo?si=0YQR2x2LuxVSnHIE
13	 Kay es un verbo quechua que significa ser y estar. Por eso Rodolfo Kusch habla de “estar siendo”. 

Según Kusch en la filosofía occidental el “ser” se refiere a una entidad fija, una esencia que define a 
las personas o cosas de manera permanente y absoluta. Noción inmutable que busca dar sentido a la 
existencia desde una lógica racional. El “ser” tiende a separar al individuo del entorno.Kusch propone el 
“estar siendo” como una forma de existencia más dinámica y relacional, propia de las culturas indígenas. 
Este concepto se basa en la idea de que la existencia no es algo fijo, sino que se va construyendo en 
interacción constante con el entorno, la comunidad y la naturaleza. El “estar siendo” está vinculado 
al estar en el mundo de manera activa, en el momento presente, en constante cambio y adaptación. 
Es una existencia fluida, donde lo importante no es definir quién soy de manera abstracta, sino cómo 
estoy viviendo y relacionándome en el presente. Este concepto enfatiza la experiencia y el habitar 
(estar) por sobre la esencia fija (ser). La vida se concibe como un proceso continuo de transformación 
y adaptación al entorno. Ejemplo práctico: Imagina una comunidad indígena que trabaja la tierra. 
El ser, desde una perspectiva occidental, podría definir a estas personas como “agricultores”. Sin 
embargo, en la perspectiva del “estar siendo”, no se trata de una identidad fija, sino de una actividad 
en constante cambio: hoy están sembrando, mañana están cosechando, y todo eso depende del clima, 
de las relaciones con los demás, y de las fuerzas naturales. No son simplemente agricultores, sino que 
están siendo en función de las circunstancias y del momento. En resumen: El “estar siendo” de Kusch 
propone una forma de entender la existencia como un proceso vivo, en movimiento y en interacción con 
el entorno, opuesto a la rigidez del concepto de “ser” en la tradición filosófica occidental.

Mujer, eje de la cultura

Kurku Cuerpo

15

https://youtu.be/DmPKNSnA1UY?si=p4kyDAjN7e4zrfpV
https://youtu.be/DmPKNSnA1UY?si=p4kyDAjN7e4zrfpV
https://youtu.be/zYp3JDHB0Qo?si=0YQR2x2LuxVSnHIE


Desde lo espiritual en las cosmovisiones 
ancestrales, la dualidad entre lo 
masculino y lo femenino era vista 
como reflejo del orden cósmico. La 
energía masculina (a menudo asociada 
con el sol, la fuerza y la protección) y 
la energía femenina (asociada con la 
tierra, la fertilidad y la sanación), debían 
mantenerse en equilibrio para garantizar 
la armonía en el universo. 

debían mantenerse en equilibrio para garantizar la armonía 
en el universo. Las mujeres y los hombres no solo eran 
compañeros físicos, sino que también compartían roles 
espirituales. La armonía entre estas dos fuerzas era necesaria 
para el bienestar general de la comunidad.

En muchas culturas indígenas, mujeres y hombres participaban 
juntos en las decisiones de la comunidad. Aunque los roles 
podrían estar diferenciados, las mujeres tenían una voz 
importante en la gobernanza comunitaria, especialmente en 
temas relacionados con la

¿Cuáles eran los fundamentos que constituían la 
relación hombre-mujer en la ancestralidad? ¿Es 
posible recuperarlos y recrearlos?

Los fundamentos que constituían la relación hombre-mujer 
en la ancestralidad, especialmente en las culturas indígenas, 
estaban basados en principios de complementariedad, 
equilibrio y reciprocidad, ligados a la espiritualidad. A 
continuación, los principales aspectos de esta relación: ambos 
géneros desempeñaban roles diferentes pero igualmente 
esenciales para el equilibrio en la naturaleza, la familia y la 
sociedad, siendo sus contribuciones igualmente valoradas y 
reconocidas para la supervivencia comunitaria.

Por ejemplo, la reciprocidad era clave en las relaciones entre 
hombres y mujeres. Esta idea se basaba en el intercambio 
mutuo de apoyo, conocimientos y recursos. Tanto hombres 
como mujeres participaban en actividades económicas 
y espirituales, y sus contribuciones eran vistas como 
interdependientes. Este principio también se reflejaba en las 
ceremonias y rituales, donde ambos géneros participaban 
activamente, honrando la dualidad sagrada que aseguraba la 
continuidad de la vida. Es por ello que en la cultura andina 
se dice que ser persona “jaqi” (o jaqe en ortografía aymara) 
significa “persona” o “ser humano”. ¿Y cuándo se es persona 
/jaqi? Cuando convive con su compañero/ra y comienza a 
entender y a relacionarse con ese otro. Se refiere más bien 
a ser un individuo dentro de la comunidad. Es un término 

importante en la cosm familia, la salud y la espiritualidad. 
Invito a cada mujer a asumir la misión de investigar su 
territorio y de transmitir ese conocimiento a hijxs y nietxs. Es 
tiempo de escribir desde nosotras.

A continuación comparto un cuadro inspirado en la imagen 
de Juan de Santa Cruz Pachacuti Yamqui Salcamaygua de 
1615 (Virreinato del Perú, fines del siglo XVI - siglo XVII) 
-cronista indígena peruano, autor de una Relación de las 
antigüedades deste Reyno del Piru, de breve extensión 
pero que contiene valiosa información etnohistórica. La 
investigadora Isabel Village (1976) ha analizado este dibujo 
del Qorikancha14 de la siguiente manera: al lado izquierdo 
se encuentran los elementos masculinos, al lado derecho los 
elementos femeninos mientras que, las figuras centrales son 
interpretadas como una combinación de ambos elementos 
comenzando con Wiraqocha o Wiracocha sobre cual, una 
oración antigua se pregunta: ¿eres hombre?, ¿eres mujer?. 
Según Village, esto permite suponer que a Wiraqocha se lo 
percibía dual, con doble energía, femenina y masculina.

Algunos cronistas españoles de fines del siglo XVI informan 
de cultos a las huacas femeninas y masculinas realizados 
tanto por mujeres como por hombres originados en tiempos 
pre incaicos. Santillán acentúa que. el culto a la luna y a 
la tierra son antiguos y son o fueron realizados sólo por 
mujeres15. A fines del siglo XV y comienzos del XVI, los incas 
procuraron unificar a los pueblos andinos dispersos dentro de 
una organización estatal y formar un gran estado para lo cual 
vincularon los cultos locales (Enriquez, 1992).

Wiracocha

INTI - SOL KILLA- LUNA

Sol 
Venus de la mañana 

abuelo 
estrella del verano 

Luna
 Venus de la noche

 abuela 
nube del invierno

CHAKANA (Cruz del sur)

relámpago 
señor tierra 

con un arcoíris
ojos de la abundancia

hombre

gato 
madre mar 

alimentado por un puquino
 árbol tierno 

mujer

TERRAZAS Y LOS ANDES

14	 Qurikancha/Qorikancha (del quechua  quri  “oro” y  kancha  “recinto o lugar o espacio cercado”, “Recinto 
dorado”) fue el templo más importante durante el Estado inkaiko, cuyos muros todavía son visibles dentro 
de la estructura actual y cuyo aspecto exterior cambió por completo durante el proceso de colonización. 
El yacimiento se encuentra en la ciudad de Cuzco y fue construido en 1200 en el sitio del asentamiento 
más antiguo de esta ciudad. Si bien el legendario Manco Cápac eligió la ubicación entre los dos ríos, río 
Huatanay y río Tullumayo, por razones militares y de riego, para fundar Inti qancha –una pequeña casa en la 
que vivían sus hermanas– Pachacútec aumentó la importancia sagrada del lugar: había rediseñado Cusco 
en forma de puma, un antiguo símbolo de poder asociado con el culto lunar, con el Coricancha colocado 
exactamente debajo de la cola de puma en el lugar de sus órganos sexuales.

15	 Es interesante analizar desde la filosofía andina lo femenino y masculino, todo tiene su dualidad en la las 
estaciones tenemos representada el tiempo femenino es el tiempo de lluvia, que generalmente abarca de 
noviembre a marzo en la región andina. Durante este período, las lluvias son esenciales para la agricultura 
y la fertilidad de la tierra. El awtipacha es el tiempo masculino seco, que corresponde a la época sin lluvias, 
comúnmente de mayo a septiembre, caracterizado por cielos despejados y fríos nocturnos.

Mujer, eje de la cultura

Kurku Cuerpo

16

https://es.wikipedia.org/wiki/Oro
https://es.wikipedia.org/wiki/Templo
https://es.wikipedia.org/wiki/Imperio_incaico
https://es.wikipedia.org/wiki/Colonizaci%C3%B3n_espa%C3%B1ola_de_Am%C3%A9rica
https://es.wikipedia.org/wiki/Cuzco


En esta oración recopilada por el Cronista Juan de Santa Cruz 
Pachacuti Yamqui Salcamaygua el ser andino le pregunta a 
Wiraqocha sobre su naturaleza divina. Aquí dejo el fragmento 
que incluye la importancia de la mujer como luz y del varón. 

Oración a Wiraqocha

Imaymanaq Wiraqocha 
(Oh, hacedor de todo el Universo)
Qan warmi chayanki, 
(Tú, mujer ¿llegas? )
Qamchaq warmiña hina chayanki 
(Tú, como mujer que eres, ¿iluminada llegas/te? )
Qamchaq qhariña hina chayanki 
(Tú, varón iluminado, ¿cómo llegaste? )
Imaymanaq Wiraqocha 
(Oh, hacedor de todo el Universo)

Traducido por Mario Aucca Rayme16

Este fragmento de plegaria refleja la interrogante sobre la 
identidad y naturaleza de Wiracocha, ya que en las culturas 
andinas las deidades a menudo tenían aspectos duales tanto 
masculinos/ femeninos, o podían trascender esas categorías.

¿Es posible recuperar y recrear estos fundamentos 
hoy?

Sí que es posible, pero con ciertos desafíos y adaptaciones a 
los contextos contemporáneos. Primero, debemos recuperar 
los saberes ancestrales que se perdieron por la evangelización 
y la colonización. El problema es que siempre llega alguien 
creyendo que va a ayudar pretendiendo cambiar tradiciones, 
costumbres y creencias. Debemos darnos cuenta de que en 
este tiempo globalizado, de cambios climáticos, de hambre, 
de pandemias, debemos recordar el sembrar y valorizar lo 
que cada uno trae como identidad y cultura milenaria, a 
través de los conocimientos y prácticas ancestrales. Algunas 
comunidades indígenas han comenzado a rescatar estos 
principios de complementariedad y reciprocidad, como ritos de 
lluvia, siembra de agua, necesarios para nuestra subsistencia. 
Esto implica un reconocimiento del papel histórico de las 
mujeres y una reevaluación de las estructuras de género 
actuales, promoviendo la equidad y el respeto mutuo. 

La educación intercultural bilingüe y el fortalecimiento del 
liderazgo de mujeres indígenas, son esenciales para recrear 
estas relaciones en el presente. Esto implica fomentar la 
participación equitativa en las decisiones comunitarias 
y respetar los roles complementarios tradicionales, 
adaptándolos a las nuevas realidades.

Desde nuestras ceremonias y prácticas espirituales, se 
destaca la importancia del equilibrio entre lo masculino y lo 
femenino, y puede ser un camino poderoso para recrear estas 

16	 Presidente de la Academia Mayor de la Lengua Quechua” filial Berisso - La Plata, Buenos Aires Argentina 
Docente de la Universidad Nacional de Artes- UNPL. 

relaciones. Estos rituales ayudan a reforzar la importancia 
de la dualidad sagrada y a reconectar con los principios 
ancestrales de reciprocidad y complementariedad. Hace más 
de 20 años que vengo realizando ceremonias y compartiendo. 
Es en la ceremonia donde el espíritu del varón despierta su 
sensibilidad y está en una sintonía más femenina (podría decir 
más amorosa), como me dijo la Abuela Margarita: “debemos 
pensar desde nuestro corazón y partes creadoras, porque el 
hombre tiene esencia femenina y la mujer masculina, solo 
que lo olvidamos.”

En resumen, recuperar los principios ancestrales de 
complementariedad y equilibrio entre hombre y mujer es 
posible, pero requiere un esfuerzo conjunto para revalorizar 
las tradiciones, educar a las nuevas generaciones y resistir las 
presiones externas que amenazan estas estructuras.

En nuestra cultura utilizamos el concepto de yanantin que 
refleja la dualidad y complementariedad de opuestos, como 
lo masculino y lo femenino. Esta dualidad no es excluyente, 
sino que permite la coexistencia y cooperación de fuerzas 
diferentes pero complementarias. Este principio abre espacio 
para la diversidad, ya que no limita a los individuos a roles 
estrictamente binarios o rígidos. En nuestra cultura andina 
había personas que no encajaban estrictamente en categorías 
de género masculino o femenino, (terceros géneros y roles no 
binarios) pero que eran aceptadas y respetadas dentro de 
su comunidad. Estos roles, a veces, estaban asociados con 
tareas importantes espirituales o mediadoras, reconociendo 
la capacidad de estas personas de moverse entre diferentes 
esferas de la existencia o dos kallpakuna, fuerzas/energías. 

Mujer, eje de la cultura

Kurku Cuerpo

17



En la espiritualidad andina, la conexión con la Pachamama 
y otros seres vivos de la naturaleza no está exclusivamente 
ligada a géneros binarios. Lo masculino, femenino se 
entienden como energías que existen dentro de todos los 
seres, lo que permite una mayor fluidez en la identidad y 
roles de género. Esta visión considera la diversidad de género 
como parte del orden natural, donde la identidad de una 
persona no está restringida a un único modo de ser. En muchos 
pueblos el “género” no trae problema sino más bien suma , 
ya que es considerado un don en algunas culturas o tribus 
hay de 3 hasta 5 géneros en algunos casos. En Latinoamérica/ 
Abya Yala, varias tribus indígenas reconocen más de tres 
géneros. Estos pueblos suelen tener tradiciones que van 
más allá de las categorías binarias de género masculino y 
femenino, integrando identidades de género diversas dentro 
de su cultura. Cito algunas: Navajo (Diné): reconocen cuatro 
géneros: femenino, masculino, nadleehi (personas asignadas 
masculinas al nacer que adoptan roles femeninos) y dilbaa 
(personas asignadas femeninas al nacer que adoptan 
roles masculinos). Zapotecas (México): en esta cultura, 
específicamente, en el Istmo de Tehuantepec, reconocen 
a los muxes, que son personas asignadas masculinas al 
nacer pero que asumen roles femeninos o no binarios en la 
sociedad. Entre los Lakota, los winkte son personas asignadas 
masculinas al nacer que viven como mujeres o en un rol de 
género diferente, y se consideran parte de una categoría 
de género distinta. Mohave (Mojave): reconocen a los alyha 
(personas asignadas masculinas al nacer que asumen roles 
femeninos) y los hwame (personas asignadas femeninas al 
nacer que asumen roles masculinos). Estas identidades de 
género suelen tener roles sociales específicos y a menudo son 
vistas con respeto dentro de sus comunidades.

Hoy las comunidades, tanto rurales como urbanas, están 
reinterpretando sus tradiciones en diálogo con las ideas 
contemporáneas sobre género y diversidad. Algunas 
comunidades están comenzando a adoptar conceptos más 
modernos sobre la diversidad de género, influenciados por 
movimientos globales de derechos humanos y feminismo, 

mientras buscan reconciliarlos con sus principios ancestrales. 
En resumen, el equilibrio en la cosmovisión andina, basado en 
una visión fluida y respetuosa de las identidades de género, 
reconoce la diversidad y honra a quienes desafían las normas 
binarias, integrándolos en el equilibrio natural y espiritual del 
mundo.

¿Es compatible el feminismo europeo con el 
principio de complementariedad andina? 

La compatibilidad entre el feminismo europeo y el principio 
andino de complementariedad es un tema complejo, ya que 
ambos conceptos surgen de contextos culturales y filosóficos 
diferentes, aunque podrían encontrarse puntos de encuentro 
dependiendo de cómo se interpreten.

Con respecto a las diferencias, el feminismo europeo en 
términos generales, ha luchado históricamente por la 
igualdad de género, buscando eliminar la subordinación 
de las mujeres y su exclusión de los espacios de poder 
y derechos. Este enfoque se centra en cuestionar las 
estructuras patriarcales que oprimen a las mujeres y buscan 
asegurar que hombres y mujeres tengan los mismos derechos 
y oportunidades. Aunque existen diversas corrientes dentro 
del feminismo europeo, muchas de ellas se basan en una 
visión más individualista de los derechos y las libertades, 
influenciada por la Ilustración y el liberalismo.

En la cosmovisión andina, hay principios que se siguen 
respetando en la urbanidad y en la comunidad. Por ejemplo, 
el principio de complementariedad es clave. No se trata de 
la igualdad en el sentido occidental, sino de la idea de que 
lo femenino y lo masculino son fuerzas complementarias y 
necesarias para mantener el equilibrio en la naturaleza, la 
sociedad y el cosmos. Esta complementariedad reconoce 
las diferencias entre lo masculino y lo femenino, pero las ve 
como interdependientes y esenciales para el orden cósmico y 
social, en lugar de jerárquicas. Las tareas y roles pueden estar 
divididos según género, pero no necesariamente implican 
una desigualdad o subordinación de uno sobre el otro.

Por supuesto que, como en toda relación, hay posibles 
tensiones en las interpretaciones del género, desde la 
perspectiva de algunos feminismos europeos, la división de 
roles basada en el género, incluso cuando se presenta como 
complementaria, podría verse como una forma de perpetuar 
la desigualdad si esas divisiones limitan la autonomía 
o el desarrollo de las mujeres. En cambio, para muchas 
comunidades andinas, esta división es vista como natural y 
esencial para el equilibrio comunitario.

Por otro lado tenemos el individualismo vs. colectivismo: El 
feminismo europeo, particularmente en sus corrientes más 
liberales, tiende a centrarse en la autonomía individual y en 
los derechos personales. En contraste, la cosmovisión andina 
está más orientada hacia el bienestar colectivo y el equilibrio 
social, donde la reciprocidad y la complementariedad entre 
géneros se consideran vitales para el buen funcionamiento 
de la comunidad.

En la cosmovisión andina, hay 
principios que se siguen respetando 
en la urbanidad y en la comunidad. 
Por ejemplo, el principio de 
complementariedad es clave. No se 
trata de la igualdad en el sentido 
occidental, sino de la idea de que lo 
femenino y lo masculino son fuerzas 
complementarias y necesarias para 
mantener el equilibrio en la naturaleza, 
la sociedad y el cosmos. 

Mujer, eje de la cultura

Kurku Cuerpo

18



Las posibles compatibilidades: equidad vs. igualdad: Aunque 
los principios de complementariedad no necesariamente 
promueven la “igualdad” en términos occidentales, podrían 
ser compatibles con la idea de equidad de género, siempre 
que las diferencias en roles no impliquen desigualdad o 
subordinación de un género frente al otro.

En años recientes, ha surgido una mayor conciencia sobre 
la diversidad dentro del feminismo global. El feminismo 
decolonial o feminismo indígena busca integrar las 
cosmovisiones y luchas de las mujeres indígenas, respetando 
sus valores y principios, como el de complementariedad, 
mientras se cuestionan las opresiones patriarcales dentro de 
sus propias culturas. Este enfoque puede encontrar puntos 
de convergencia con los principios de complementariedad 
al revalorizar los roles tradicionales, pero sin perder de vista 
la necesidad de asegurar la dignidad y el respeto para las 
mujeres.

Como cierre podría decir que la compatibilidad entre el 
feminismo europeo y el principio de complementariedad 
andina dependerá del enfoque y del contexto. Si el 
feminismo europeo insiste en la eliminación total de roles 
diferenciados, podría encontrar tensiones con la visión 
andina de complementariedad. Sin embargo, si se adopta 
una perspectiva más abierta y se reconoce la diversidad de 
formas de pensar la equidad y la justicia de género, podrían 
encontrarse puntos de diálogo y complementariedad.

Después de leer algunos textos de pensadoras originarias y 
crónicas, trato de entender que la colonización no sólo afecta 
a nuestras acciones, como la forma en que nos vestimos, lo 
que comemos o lo que nos vende la televisión. También 
influye en lo que leemos y a quiénes seguimos. En mi caso, 
intento seguir mi identidad y respetar mi linaje de mujeres 
guerreras.

Hoy en día, nadie puede escapar de los cambios que traen 
los movimientos sociales. Desde el feminismo comunitario, se 
está llevando a cabo una labor revolucionaria. Al igual que 
Julieta Paredes, creo que es crucial que los varones trabajen 
en su propio círculo. Esto me lleva a preguntarme: ¿Qué 
están haciendo los hombres para evitar que sus hijas, hijos, 
nietas, madres sean violadas o maltratadas, humilladas en 
las calles? Amamos a nuestros hermanos, amigos y padres, 
pero ellos deben trabajar entre ellos mismos para erradicar 
al violador, al golpeador y al hostigador en sus comunidades. 
¿Cómo podemos acabar con los privilegios que se dan 
exclusivamente entre los hombres, tanto en la política como 
en otros ámbitos?

Es importante que ellos se reúnan y que trabajen hacia 
adentro y reflexionen física, racional y espiritualmente. No se 
trata sólo de apoyar o acompañar a las mujeres, sino de hacer 
un trabajo más profundo en el mundo de las masculinidades. 
Por eso, debemos invitarlos a participar en ceremonias 
y círculos de mujeres, para que nos escuchen y podamos 
escucharnos mutuamente.

No debemos olvidar que el colonialismo ha traído a nuestras 
comunidades alcoholismo, prostitución, hambre, maltrato, 
humillación, hostigamiento y discriminación. Para algunos, 
el desarrollo se limita a lo físico y superficial, como edificios 
y casas, dejando de lado lo humano. Todo lo occidental se 
ha impuesto a costa de los valores tradicionales de los 
pueblos originarios. Probablemente, el BUEN VIVIR, ALLIN 
KAWSAY, SUMAQ QAMAÑA, TEKO KAVI, KUME MOGUEN, sea 
la categoría que nos permita hablar de un desarrollo distinto 
de algo nuestro de una modernidad Andina.

Es tarea de todos descolonizarnos, desde nuestra mente, 
desde lo que comemos, lo que leemos y lo que vemos (TV). 
Es tiempo de Pachakuti, un tiempo de volver al eje de nuestra 
esencia identitaria, de recordar quiénes somos y por qué 
nacimos donde nacimos.

Bibliografía

Jean Billie Isabell (1976) La otra mitad esencial: un estudio de 
Complementariedad Sexualidad Andina. In: Estudio Andino 
N° 12, 1976, P 38-40.

Martínez Trinidad (1992) Mujer andina 500 años de 
resistencia . Avance de investigación . Centro de investigación 
y asesoramiento para la mujer andina . Cusco Perú. 

Santa Cruz Pachacuti (2013). z; Sergii Kupriienko Sergii 
Kupriienko, ed. Relación de las antigüedades deste Reyno del 
Piru. Pachacuti Yamqui Salcamaygua, Juan Kyiv: Видавець 
Купрієнко С.А. p. 151. ISBN 978-617-7085-09-5. 

Paredes Julieta (2014) Desde el feminismo comunitario. La 
Paz. Bolivia.

Agradecimiento a Sara Domínguez por su compartir.

Mujer, eje de la cultura

Kurku Cuerpo

19



La ineludible 
confrontación 
ideológica y cultural
Autor : Sayariy Pauccar

La ineludible confrontación ideológica y cultural

Cuerpo

Nuestro colaborador desarrolla tres ideas principales: la milenaria antigüedad de los 
conflictos culturales e ideológicos entre los pueblos han sido fuente de luchas continuas; 
muchas de ellas dirimidas en contiendas bélicas. El periodo que vivimos no es diferente, 
por cuanto las diferencias culturales continúan siendo el centro de las disputas territoriales. 
Las fuerzas culturales en el espacio andino son señaladas en este contexto y las impulsa a 
disputar el escenario de las ideas y de la acción práctica con colectivos adversos. Organiza 
un camino de acciones a realizar. En este contexto sitúa las relaciones mujer-hombre en el 
mundo occidental y andino y precisa su punto de vista sobre los factores que las gobiernan. 
Finalmente, resume los aspectos que considera más importantes en la acción concreta de la 
causa andina. En un periodo de gran necesidad de orientaciones políticas el artículo de S. 
Pauccar será de utilidad para afianzar ese camino. 

Kurku

20



Las confrontaciones ideológicas nunca han estado ausentes 
en el mundo. Se han desarrollado entre fronteras menos 
amplias, es cierto, pero han movilizado sociedades con un 
protagonismo muy alto de las élites dirigenciales. El uso de 
la fuerza ha sido con frecuencia el corolario de acciones 
diplomáticas previas. Por ejemplo, cuando el rey persa 
Darío I pretendió invadir Grecia hace dos mil quinientos 
años llevaba una manera distinta de entender el mundo y el 
propósito de imponer un modelo de sociedad alternativo. Su 
derrota afianzó el modelo de sociedad helénica que después 
se extendió por todo el hemisferio occidental. Otra muestra 
la hallamos en los años setecientos de nuestra era, cuando 
los árabes integrados tras la fe musulmana invadieron la 
península ibérica y generaron honda repercusión en el 
desarrollo de Europa y en la posterior invasión y colonización 
de nuestro continente Pachamama. Al ocurrir esta brutal 
invasión se cotejaron dos antagónicos proyectos sociales 
que no fue la contienda entre fuerzas civilizadas y primitivas, 
sino que opuso dos formas de organización social: una, 
cosmocéntrica, centrada en la comunidad, de vida colectiva 
y comunión con la naturaleza, y la otra, antropocéntrica, 
edificada sobre el individuo, monocultural, depredadora de la 
naturaleza y carente de capacidad inclusiva. Fue tan extensa 
esta confrontación que, al interior de las fuerzas invasoras se 
dieron diferencias ideológicas acerca de la caracterización 
de nuestros antepasados y el modo de actuar dentro de la 
dominación. 

En nuestro continente, en la etapa pre colonial la expansión 
de las culturas hegemónicas también enfrentaron disputas 
culturales, porque es el sentido del antagonismo entre 
quechuas cusqueños y los mapuches sureños o las contiendas 
en el norte con las culturas del ahora territorio ecuatoriano. 
Distinguimos diferentes objetivos e intensidades en los cotejos 
culturales de entonces; no pretendieron la erradicación 
de pueblos y sus culturas, sino las complementariedades 
sociales y la integración de un proyecto panandino de bases 
compartidas. 

En esta continua serie de confrontaciones, la doctrina 
comunista o socialista inaugura un periodo inédito porque 
desplazó la necesidad de invadir territorios y trasladó el 
conflicto al interior de los espacios nacionales. Fue un largo 
conflicto que propugnaba la sustitución del capitalismo por 
una formación económica que sería su dialéctica negación 
y nueva síntesis. Sabemos los resultados, la práctica 
desaparición de la disputa ideológica por la derrota de 
la doctrina comunista ha extinguido la más importante 
confrontación de ideas sociales desarrollada en el mundo 
en el último siglo. Observar esta pugna como expresión 
de diferencias culturales no es un campo del análisis muy 
concurrido porque descuida entender la decisión de vivir en 
comunismo o capitalismo como una elección profundamente 
cultural. Si esta disyuntiva no lo es, entonces ¿cuál sí?

El cese de la confrontación dialéctica comunismo-capitalismo 
ha abierto el escenario mundial para el surgimiento de 
enfrentamientos ideológicos multiformes. Vencida la teoría 
económica-política, los pueblos han volcado la mirada 
hacia sus culturas y religiones. El período ha coincidido 
con el impresionante desarrollo de las comunicaciones 
que ha acortado distancias y ha permitido mirar el nivel 
de desigualdades en el mundo, así como observar y 
escuchar a colectividades que antes permanecían sin voz 
ni representación política. El conocimiento obtenido por las 
sociedades ha servido para entender las profundas diferencias 
culturales que las naciones mantienen no obstante los siglos 
de dominio colonizador a las que han estado sometidas. 
Vivimos un desarrollo planetario de una lucha cultural-
ideológica sin precedentes; como no se ha dado antes del 
fin de la utopía marxista y de la universalización de las 
comunicaciones.

Las sociedades dominantes y sus líderes creyeron que se había 
extinguido el conflicto y se avecinaba el fin de la historia. 
El poderío que lucían y la estrecha relación económica 
que los pueblos habían alcanzado serviría para acelerar el 
proceso de homogeneización de las sociedades, en marcha 
desde el siglo XV. Pensaron que caminábamos con soltura 
hacia una hegemonía más profunda de las colectividades 
dominantes y una generalización de la sociedad de consumo; 
pero, la realidad ha sido distinta. Es en este contexto que las 
diferenciadas poblaciones han aprendido que, tras siglos de 
segmentadas confrontaciones culturales e ideológicas, la 
defensa de sus culturas es el escenario nodal de su vigencia, 
permanencia y evolución. 

La ineludible confrontación ideológica y cultural

Aquella contienda, como se explica, 
no fue dirimir entre fuerzas 
civilizadas y primitivas, sino 
la oposición de fuerzas con dos 
formas de organización social. Una, 
centrada en la comunidad, en la 
vida colectiva y de comunión con 
la naturaleza y la otra edificada 
sobre el individuo, monocultural, 
depredadora de la naturaleza y 
carente de capacidad inclusiva.

Kurku Cuerpo

21



Esta realidad se puede observar en los muchos escenarios de 
conflicto cultural, también en la manera cómo se confrontan 
los credos religiosos y se defienden las particularidades 
culturales; el modo en que las sociedades reciben a los 
migrantes; las teorizaciones en pugna: todas son muestras 
sencillas y palpables de estar ante un escenario con 
inéditos elementos. Se han abierto espacios de desarrollo 
cultural-ideológico en pequeños territorios geográficos, que 
obedecen al autoreconocimiento de estas colectividades 
como entidades culturales únicas y autónomas. Los 
planteamientos teóricos que sustentan sus especificidades 
sociales emergen de la cultura. Son confrontaciones que 
trascienden el conflicto Este-Oeste, Sur-Norte, y comprenden 
colectividades que comparten territorios vecinos, como se ve 
en el enfrentamiento de palestinos y judíos; entre catalanes 
y españoles; a los Uigures y la mayoría Han; Azerbaiyán y 
Armenia; Yemen, y otros. La lista es muy numerosa y los medios 
de comunicación no exhiben estas diferencias presentando el 
conflicto como la lucha eterna entre civilización y barbarie. 

Junto al proceso de victorias sucesivas sobre los 
proyectos socialistas como oponente ideológico, se ha ido 
configurando un pensamiento capitalista radical y extremo 
que tiene facetas políticas sociales, económicas y militares. 
El propósito político es el más importante porque tiene 
el objetivo de destruir el pensamiento contestatario a las 
estructuras dominantes, reprimir la organización del pueblo 
rebelde a las injusticias de un sistema que se ha creado sobre 
la necesidad de las diferencias extremas. La profundización 
de las desigualdades y miseria de millones de seres no es 
preocupación de las porciones opulentas y dirigenciales; 
centran su interés en el desarrollo de tecnología bélica. El 
capitalismo tardío en el que se inserta este periodo se ha 
dado cuenta de la necesidad de aniquilar todo rescoldo 
reivindicativo en las sociedades y avanza en el proceso de 
hacer hegemónicos sus objetivos, acortando los espacios 
democráticos alcanzados en el periodo previo. Se está 
erigiendo una internacional reaccionaria y violenta que 

integran a sociedades centrales y periféricas, que no repara 
en sembrar de muertos y desaparecidos cualquier espacio 
que desafíe sus fuerzas. Hay experiencias precedentes que se 
están usando como modelos a repetir y mejorar. Hablamos 
del fascismo totalitario y sangriento que empezó a gestarse 
después de la Revolución de octubre y que ha asumido 
diversos formatos desde entonces. 

Enfrentar estas amenazantes acciones requiere objetividad 
para diagnosticarlas y doctrina y organización política 
para detenerlas. Es imprescindible la acción coordinada de 
todas las fuerzas sociales comprometidas con la defensa de 
territorios y logros sociales conquistados. Las fuerzas que 
nos constituimos en torno a la recreación del pensamiento 
antiguo y de sus formas comunales de organización, tenemos 
una tarea enorme. Nos es favorable situarnos dentro de 
una corriente de pensamiento que ha orientado fuerzas 
durante milenios y organizado una resistencia cultural nunca 
derrotada ni extinta. Los formatos sociales están intactos, 
sobre ellos requerimos recrear pensamiento, propuestas 
sociales y políticas, sabiduría filosófica, para entablar 
una lucha nueva y sin precedentes que tiene como norte 
ineludible la derrota total del inhumano capitalismo y fundar 
un nuevo horizonte civilizatorio. 

Territorio andino
En el territorio andino: Ecuador, Perú y Bolivia, la resistencia 
cultural se hacen verbo y acción, también palabra escrita.
Reconocemos otros espacios de confrontación en nuestro 
continente, pero nos detenemos en el territorio andino porque 
es el nuestro y porque aquí es donde estamos reactivando 
antiguas formas de pensamiento que se han conservado 
vivas a través de los siglos de dominio y marginación. Se 
mantuvieron en comunidades de resistencia, en formas 
culturales y ceremonias sacras, de música antigua, de 
vestimenta y efemérides, abarcando luego otros ámbitos más 
integrales que incluyen la redención de la memoria social y 
política, el rescate de topónimos, apellidos, lengua, hábitos y 
costumbres.

Sin ampliar detalles, desarrollados en otras páginas, la 
confrontación muestra las diferencias entre formas de 
entender la naturaleza, nosotros situados dentro de ella y los 
que actúan fuera de ella y la usan guiados por pensamientos 
exóticos. Para muchos resulta incomprensible que se pueda 
explicar nuestra realidad con los elementos que proporciona 
nuestro entorno físico; les resulta intolerable que se piense 
nuestra Pacha prescindiendo de toda influencia teórica 
externa. 

Pensamos desde nuestro lugar, nuestro territorio, o 
continuamos usando formas foráneas inadecuadas para 
observar nuestra realidad. Pienso desde mi Pacha para mi 
Pacha. Desde mi espacio-tiempo. El lugar de enunciación no 
está confinado por nuestros deseos. Es la propia naturaleza 
la que expresa la necesidad de interpretarla desde sus 
necesidades; es la población que se ha mimetizado con 
esa naturaleza la que desarrolla antagonismos sociales y 

O pensamos desde nuestro lugar, nuestro 
territorio, o continuamos usando formas 
exóticas e inadecuadas de observar 
nuestra realidad. Pienso desde mi pacha 
para mi pacha. Desde mi espacio-tiempo. 
[…] Es la propia naturaleza que expresa 
la necesidad de interpretarla desde 
sus necesidades; es la población que 
se ha mimetizado con esa naturaleza 
la que me dicta mi cultura, por ello mis 
preocupaciones sociales.

La ineludible confrontación ideológica y cultural

Kurku Cuerpo

22



económicos con las fuerzas colonizadas y colonizadoras. Es 
también la que dicta la cultura, punto de origen del que se 
parte para enfrentar las diferencias sociales y económicas. 
Un valle es distinto a otro en nuestro territorio, una cuenca 
hidrográfica es diferente a otra, ningún río de nuestra 
Amazonía es similar a otro; los arenales costeños, no obstante 
parecer semejantes, tienen particularidades propias para un 
observador atento. Ningún pensamiento totalizador puede 
servirnos para orientar nuestras vidas y destinos, debemos 
de pensar cada espacio y tiempo de manera particular. Por 
esta razón los Apus locales gobiernan espacios pequeños, 
reducidos; los Apus regionales cumplen responsabilidades 
sacras y panandinas. Todo espacio diferenciado 
geográficamente necesita, exige, una interpretación 
distinta para lograr la más alta complementariedad con sus 
ocupantes. 

Es esta una realidad que no se inventa ahora, es la milenaria 
tradición ancestral la que enseña el camino. No es casualidad 
que florecieran aquí mil lenguas y mil sociedades distintas. 
Solo el fatuo e ignaro propósito uniformizador occidental ha 
querido mestizar lo que es vida particular, savia particular y 
específica manera de actuar en cada territorio.

La necesidad de un pensamiento autónomo nos lleva al careo 
entre las milenarias fuerzas que se han conservado en la 
resistencia y ahora resurgen de sus espacios de protección y 
los herederos de la invasión. Es el comparendo entre nuestra 
naturaleza pluricultural, plurilingüe, plurinacional y la única 
lengua del opresor, el único Estado de la dominación. 

Somos parte de la centenaria resistencia y lucha de quienes 
defendemos el derecho de recrear y crear formas de vida 
que recojan milenios de experiencia social que fueron 
consideradas obsoletas e incivilizadas por los dominadores.

Si la resistencia no deviene en formas de lucha política, cultural 
e ideológica entonces todo el proceso de emancipación 
nacerá muerto, será nada. Hay ahora un desplazamiento 
todavía larvario de estas formas culturales hacia objetivos 
políticos. Se está haciendo esta marcha, pero en muchas 
comunidades se observa la ausencia de voluntad política en 
sus componentes, notorio en sus espacios de liderazgo que aún 
siguen considerando a nuestro pasado como objeto de estudio.

No se trata de pretender crear formas de actuación política 
de alcances universales, como lo han hecho las religiones 
y las culturas dominantes o la doctrina que creyó en la 
internacionalización de un solo pensamiento y acción. La 
solidaridad entre pueblos hermanos alrededor del continente 
y el mundo es una necesidad impostergable para establecer 
políticas compartidas donde sea posible y necesario, sin 
pretender exportar prácticas y pensamientos. Se trata de 
compartir experiencias, ayudarnos en nuestras tareas de 
emancipación. La eficacia de estos procesos será posible 
siempre que estén orientados a resolver los procesos de 
liberación en nuestros territorios. Otros pueblos compartirán 
nuestra experiencia, repetirán algunos procedimientos, pero 
cada uno tiene una Pacha distinta. 

Las páginas de Willakuy en sus siete ediciones son una 
demostración de este propósito: de hablar y de actuar desde 
el espacio andino. Desde este espacio-tiempo pensamos, 
comunicamos y actuamos.

Consideramos que los componentes de esta acción deben 
transitar los pasos siguientes: 

	y Reconocimiento de diferenciaciones culturales. 

	y Registro de la identidad cultural en sí hasta alcanzar 
el estadio cultural para uno, para sí. 

	y Búsqueda de comunidades afines.

	y Desarrollo de pensamiento, sabiduría filosófica y 
teoría política.

	y Avisoramiento de formas avanzadas de organización 
social.

	y Activar dentro de las colectividades sociales 
organizadas. 

	y Participación en la formación de organizaciones 
políticas. 

	y Formulación de objetivos políticos claros y de largo 
plazo.

	y Responsabilidades en la construcción del poder y 
de la hegemonía social.

La ineludible confrontación ideológica y cultural

Kurku Cuerpo

23



La ineludible confrontación ideológica y cultural

Diferenciaciones andinas
En estas tareas distinguimos fuerzas diferenciadas dentro del 
extenso espacio nuestro de enunciación. Para apreciarlas nos 
apoyamos en el pensamiento y acción de referentes políticos 
y culturales que han alumbrado y alumbran el camino de 
nuestra liberación desde hace siglos. Tomo el nombre y 
la tesitura de cinco irremplazables personajes de nuestra 
antigua cultura. Señalo que, no son distinciones que definen 
un estrato superior a otro; todos ellos son parte de un mismo 
proceso, todos están orientados a un mismo propósito; todos 
son útiles y necesarios: 

	y Están los Garcilasistas que son tributarios de las 
ideas y acción del distinguido quechua cusqueño. 
Aprecian y rescatan los valores ancestrales, pero no 
aceptan sus principios ni valores como sustitutos 
de las fuerzas colonizadoras y hegemónicas que 
nos dominan. Se identifican con nuestro pasado, 
lo aprecian y lo encumbran, pero reconocen que 
es una cultura derrotada. Eligen el pensamiento 
colonizador para pensar el futuro. Son útiles y 
funcionales a las fuerzas dominantes; muchas 
veces devienen en sus instrumentos de dominación. 
En este grupo se hallan los que aún consideran a 
nuestro pasado como exclusivo objeto de estudio.

	y Tienen presencia los Guamanpomas, que se 
orientan por los criterios desarrollados por el 
enorme indigena lucana-yaruwillka Guaman Poma 
de Ayala. Impulsan escenarios de confrontación 
con el poder dominante, en algunos aspectos son 
radicales en el empeño. Pueden llegar a plantear 
la separación territorial de las culturas en pugna, 
pero cuando piensan en la orientación para nuestra 
cultura, razonan regulados y dominados por el 
pensamiento occidental, por la religión extranjera, 

por sus sectas. Albergan antagonismos entre lo que 
son y quieren ser. Fuera de la historia y de la época 
argumentan en contra del inexistente imperialismo 
quechua y consideran posibles separaciones de 
unidades culturales que no pueden desintegrarse. 
Reconocen la riqueza cultural antigua pero titubean 
o la niegan cuando se trata de considerarla modelo 
para la sociedad del futuro. 

	y Actúan los Santacrucistas que recogen del gran 
quechua-collagua su apego a los rituales, a la 
reivindicación de ceremonias sagradas y, centran 
su accionar en recuperar espacios sociales que 
les permitan la ritualidad que ha sobrevivido 
separada de su contexto político. Cuando se trata 
de actuar políticamente, eligen las organizaciones 
de la dominación. Con frecuencia, son opuestos 
a acciones políticas porque consideran que la 
sacralidad ancestral está reñida con la política. 
Desconocen que el ritual sacro era la calcina de 
lo político y que la espiritualidad antigua era la 
columna vertebral del desarrollo político y social. 
Al carecer de una visión política sobre el futuro 
nuestro, optan por seguir las orientaciones de las 
fuerzas dominantes. En muchas ocasiones actúan 
como sus eficaces operadores. 

	y Los tupamaristas, actúan siguiendo las acciones de 
nuestro más distinguido rebelde quechua. Privilegian 
la acción concreta, sin lineamientos teóricos o 
ideológicos. Sus prácticas muchas veces se pierden 
en activismos ineficaces para la construcción del 
poder andino. No participan de organizaciones 
comunales ni promueven su desarrollo y se pierden 
en un individualismo intrascendente. 

	y Los arguedianos, estamos influidos por el 
pensamiento de este singular personaje indígena 
proveniente de la cultura quechua-chanka. Lo 
consideramos héroe de la resistencia indigena 
y absolutamente alejado de la pretensión 
de considerarlo inofensivo héroe cultural. 
Desarrollamos un claro deslinde entre la sociedad 
cercada y los cercadores y propugnamos un nítido 
camino político de nuestras acciones. Rescatamos 
las tradiciones, el lenguaje antiguo, las formas 
comunales de vida social, el respeto a la naturaleza 
y el pensamiento mítico como orientador de 
acciones prácticas. También reconocemos nuestra 
vocación inclusiva. No somos aculturados, por ello 
defendemos la edificación de una nueva civilización, 
asentada en la nuestra, precedente. No creemos que 
esta civilización individualista pueda ser corregida 
con inclusión social, refundaciones, parches encima 
de la podredumbre y un mejor seguro social. 

	 Defendemos un camino autónomo de desarrollo 
político, asentado en nuestras tradiciones y 
deslindando con todas las fuerzas en pugna que son 
extrañas a nuestros propósitos. 

Todo espacio diferenciado 
geográficamente necesita, 
exige una interpretación 
distinta para lograr la más alta 
complementariedad con sus 
ocupantes.Es esta una realidad que 
no se inventa ahora, es la milenaria 
tradición ancestral la que enseña 
el camino. No es casualidad que 
florecieran aquí mil lenguas y mil 
sociedades distintas.

Kurku Cuerpo

24



La ineludible confrontación ideológica y cultural

	 Reconocemos la necesidad y la importancia del 
desarrollo teórico y de la acción práctica en toda 
acción política. Reconocemos que el desarrollo del 
pensamiento avanzado, de la sabiduría filosófica 
debe hacerse desde nuestros territorios, porque 
imitar desde aquí resulta escandaloso y porque 
consideramos al Perú como infinita fuente de 
creación. 

	 Desechamos la ira como orientadora de nuestra 
acción política, social y cultural. Creemos que estas 
son labores que requieren ecuanimidad, mesura y 
radicalidad y, sobre todo, perseverancia. 

	 Creemos en una sociedad andina de todas las 
sangres, pero dirigida por las sangres ancestrales. 
Nadie puede quedar al margen del proyecto 
nacional, cada colectividad debe tener su lugar en 
este largo proceso de forjar la nación andina. La 
hegemonía tiene que ser nuestra. 

	 Pensamos que es este el camino que debe 
transitarse en ruta a lograr la hegemonía en el 
escenario político social del gran espacio andino y 
edificar las condiciones para un proceso irreversible 
de emancipación y de organización de un periodo 
civilizatorio distinto, nuestro. Estamos convencidos 
de que este proceso involucra también la liberación 
de los opresores, la superación de su inhumana 
condición de dominadores para ser después parte 
de la comunidad de naciones y de pueblos que 
deben resurgir en nuestro territorio. 

	 Al Arguedas, político, lo hallamos en su literatura y 
poesía, Inútil buscarlo en los textos antropológicos 
o en los ensayos breves. De allí extraemos su 
pensamiento. Esta vez, se trata de párrafos de su 
obra El Sexto, donde Gabriel, el joven estudiante y 
protagonista de la novela conversa con Cámac, indio 
aculturado y marxista con quien comparte carcelería 
y quien oscila entre su identidad primigenia y el 
alienado mestizaje, entre su misticismo antiguo y su 
marxismo dogmático. Gabriel-Arguedas, le dice: 

	 - Cámac, el Perú es mucho más que el General y 
todos los gringos. Te digo que es más fuerte porque 
no han podido destruir el alma del pueblo al que 
los dos pertenecemos. He sentido el odio, aunque 
a veces escondido, pero inmortal que sienten por 
quienes los martirizan; y he visto a ese pueblo 
bailar sus antiguas danzas; hablar en quechua, que 
es todavía en algunas provincias tan rico como en 
el tiempo de los incas. ¿Tú no has bailado el toril 
en Sapallanga y en Morococha misma? ¿No te 
has sentido superior al mundo entero al ver en la 
plaza de tu pueblo la chonguinada, las pallas o el 
sachadanza? ¿Qué sol es tan grande como el que 
hace lucir en los Andes los trajes que el indio ha 
creado desde la conquista? ¡Y eso que tú no has 

visto las plazas de los pueblos del Cuzco, Puno, 
Huancavelica y Apurímac! Sientes, hermano, que 
en esos cuerpos humanos que danzan o que tocan 
el arpa y el clarinete o el pinkullo y el siku hay un 
universo; el hombre peruano antiguo triunfante 
que se ha servido de los elementos españoles para 
seguir su propio camino. Los ríos, las montañas, 
los pájaros hermosos de nuestra tierra, la inmensa 
cordillera pelada o cubierta de bosques misteriosos, 
se reflejan en esos cantos y danzas. Es el poder de 
nuestro espíritu. ¿Y qué hay en los señores y en los 
misteres que dominan nuestra patria? ¿Qué hay de 
espíritu en ellos? Sus mujeres tienden a la desnudez, 
casi todos los hombres a los placeres asquerosos y 
a amontonar dinero a cambio de más infierno para 
los que trabajan, especialmente para los indios.

	 Cámac se reanimaba a medida que Gabriel le iba 
hablando. Se acomoda lo suficiente y se mantiene 
atento al mensaje del estudiante quechua que 
continúa hablando:

	 - ¿Cuál es la diferencia que hay entre estos señores 
y los cholos e indios para quienes toda la miseria 
es considerada legítima a su condición de indios y 
cholos? Son ellos los que mueren, como tú dijiste 
una vez. No se puede en este mundo mantener 
por siglos regímenes que martirizan a millones de 
hombres en beneficio de unos pocos y de unos pocos 
que han permanecido extranjeros durante siglos en 
el propio país en que nacieron. ¿Qué idea, hermano 
Cámac, inspira a nuestros dominadores y tiranos 
que consideran a cholos e indios de la costa y de la 
sierra como a bestias, y miran y oyen, a veces, desde 
lejos y con asco, su música y sus danzas en las que 
nuestra patria se expresa tal cual es en su grandeza 
y su ternura? Si no han sido capaces de entender 
ese lenguaje del Perú como patria antigua y única, 
no merece sin duda dirigir este país. Y creo que lo 
han sospechado o comprendido. Se empeñan ahora 
en corromper al indio, en infundirle el veneno del 
lucro y arrancarle su idioma, sus cantos y sus bailes, 
su modo de ser, y convertirlo en miserable imitador, 
en infeliz gente sin lengua y sin costumbres. Están 
arrojando a los indios por hambre, de las alturas, y 
los amontonan en las afueras de las ciudades, entre 
el polvo, la fetidez del excremento y el calor. Pero se 
están poniendo una cuña ellos mismos. A un hombre 
con tantos siglos de historia, no se le puede destruir 
y sacarle el alma fácilmente; ni con un millón 
de maleantes y asesinos. No queremos hermano 
Cámac, no permitiremos que el veneno del lucro sea 
el principio y el fin de sus vidas. Queremos la técnica, 
el desarrollo de la ciencia, el dominio del universo, 
pero al servicio del ser humano, no para enfrentar 
moralmente a unos contra otros ni para uniformar 
sus cuerpos y almas, para que nazcan y crezcan 
peor que los perros y los gusanos, porque aun los 
gusanos y los perros tienen cada cual su diferencia, 

Kurku Cuerpo

25



La ineludible confrontación ideológica y cultural

su voz, su zumbido, o su color y su tamaño distintos. 
No rendiremos nuestra alma.1 (Arguedas, 1983, pp. 
273, 274). 

	 Otra idea de Arguedas que consideramos de 
fundamental dimensión política es su opinión 
sobre las comunidades antiguas. La expresó en 
la ingrata Mesa Redonda del IEP, en junio de 
1965. Respondiendo a las objeciones, dice: “La 
comunidad antigua puede servir de base para una 
comunidad moderna”2 (Rochabrún, 2000, p. 48). En 
base a esta afirmación orientadora propugnamos 
como base social y política una gran Comunidad 
de comunidades, donde el Estado tenga una 
presencia coordinadora y gestora de algunas 
responsabilidades básicas. 

La gran tarea es conseguir un trabajo unitario con todas las 
fuerzas andinas, independientemente de su vinculación a los 
referentes mencionados en los párrafos previos. Todos somos 
necesarios, ninguno sobra. Acompañarnos hacia la acción 
política es un mandato ineludible de la historia. Es el camino 
hacia la hegemonía social, hacia el poder político, hacia el 
ejercicio más elevado que un ser humano puede ejercer en 
vida: actuar, escribir, acompañar a nuestras comunidades 
supervivientes a la más alta realización humana: la política.

El Tema mujer
Sólo con el propósito didáctico y explicativo se utiliza la 
denominación Tema mujer para referirnos a una realidad 

1	 Arguedas, José María. Obras completas. Tomo III. El Sexto. Editorial Horizonte, 1983, pp. 273, 274.
2	 Rochabrun, Guillermo. La Mesa Redonda sobre “Todas las sangres”. PUCP e IEP. Lima, 2000, p. 48.

que está inmersa en un universo distinto, que también 
comprende el sistema imperante y que lo encierra en un 
constreñido espacio aislado de toda la estructura que el 
capitalismo colonial ha impuesto en nuestro territorio hace 
más de cuatro siglos. Objetamos esta visión por cuanto 
se desarrolla fuera del contexto hasta aquí desarrollado, 
que es donde debe insertarse esta temática de singular 
importancia en el esquema de emancipación que debemos 
remontar. Consideramos que no se resolverá en toda su 
dimensión mientras sea tributaria de concepciones foráneas. 
La situación de la mujer se inserta en el resurgimiento de lo 
ancestral y está también flanqueado por la confrontación 
este-oeste, norte-sur y hombre-mujer. Nuestro punto de vista 
señala que será resuelto en el retorno a lo ancestral, vía 
una nueva civilización. Sin embargo, es necesario exponer 
criterios de utilidad actual.

La visión femenina que impera es la que proviene de 
la cultura dominante que sostuvo la legitimidad de la 
esclavitud. Recordar esta relación no es innecesaria porque 
de ese formato social surge la idea de la existencia de formas 
diferenciadas de humanidad plasmadas en la relación mujer-
hombre. 

Este pensamiento se sustenta en el temprano uso de la 
dialéctica en Grecia, desarrollado y ampliado después por el 
materialismo dialéctico. La doctrina necesita de dos sujetos 
en pugna permanente, de dos entidades luchando por la 
primacía y supervivencia. Ubicar a la mujer y al hombre en el 
espacio de tesis-antítesis-síntesis es el resultado de proyectar 
a este segmento de las relaciones sociales los principios 
dialécticos como también las leyes de la lógica aristotélica: 
principio de identidad, de no contradicción y de tercero 
excluido. Tomemos como ejemplo el primero, que señala: “A 
es A, no A es no A”. Si usamos este principio a la relación mujer-
hombre, induce a la asunción de representaciones específicas 
y diferenciadas de ambos seres. Es decir, se construyen roles 
que se consideran propios de la mujer e impropios para quien 
no lo es. En el espacio andino, decir: “mujer es mujer, hombre 
es no mujer”, no armoniza con las experiencias de desarrollo 
social que han sido por milenios formas de convivencia 
entre dos seres se complementan de variadas formas sin que 
signifique la anulación de la condición biológica de cada 
uno. Así como Túpac Amaru podía ser Cóndor, o Túpac, o 
Amaru, así el rol de la mujer y el hombre tiene incontables 
representaciones y significados. Ninguno de ellos lo podía 
conducir al estrato de no mujer, no hombre.

Subrayamos la antigüedad del pensamiento que sustenta la 
relación hombre-mujer como la confrontación dialéctica de 
la tesis y la antítesis. Es una visión que apareja violencia y 
sometimiento, porque la ley afirma que uno de los contrarios 
vence y somete al otro, cuando no lo desaparece. Esta 
supremacía del uno sobre otro se ha fortalecido con la 
influencia de otros elementos culturales potenciados por los 
credos religiosos. Los dogmas de las religiones abrahámicas, 
por ejemplo, no consideran la idea de un Dios femenino. 

El capitalismo tardío ha limitado los derechos de la mujer 

Kurku Cuerpo

26



La ineludible confrontación ideológica y cultural

asignándole roles reproductivos y sexuales, cosificando su 
vida en papeles intransferibles y convirtiéndola en objeto 
de exhibición y de placer. En este ámbito las mujeres han 
desarrollado procesos de independencia y autonomía, pero 
los han conducido a reproducir con la pareja las mismas 
prácticas de discriminación y sometimiento sufridas por ellas.

La sabiduría indigena señala un camino distinto. No parte 
de la resolución de un problema dialéctico sino de un 
antagonismo que encamina su solución en la búsqueda de 
realidades complementarias. Es un principio que imita a la 
naturaleza y facilita un espacio de entendimiento para dos 
o más elementos que contienen oposiciones entre ellos. La 
naturaleza resuelve en sus espacios y tiempos, permanentes 
situaciones antagónicas; la cultura andina supo recrear 
escenarios similares para resolver situaciones sociales 
antagónicas que poseen particularidades sociales opuestas, 
pero factibles de ser resueltas activando las características 
de complementariedad que conservan. 

Hay cuatro elementos en este proceso de entendimiento: 

	y Reconocimiento de los antagonismos,

	y Voluntad de hallar coincidencias entre ellos,

	y Respeto a las diferencias fundamentales e 
innegociables, 

	y Acuerdos y formalización de prácticas de 
cooperación.

El proceso de búsqueda de complementariedades es distinto 
al dialéctico. Mujer y hombre no son dos elementos en 
contradicción destinados a fenecer para generar una síntesis 
de ambos, cuando no la desaparición de uno de ellos, sino 
partes de un todo que debe ser tratado como unidad dual y 
en disposición de superar sus antagonismos y arribar a una 
realidad nueva, completa e integral que encuentra su lugar 
entre otros procesos semejantes para dinamizar la vida y 
conseguir el equilibrio y la armonía del todo. 

El equilibrio que se busca no está circunscrito ni acaba 
en el entorno mujer-hombre, sino que es parte de una 
armonía mayor que involucra a todos los componentes de la 
naturaleza y compromete el funcionamiento del cosmos. Si lo 
comparamos con el feminismo europeo, no se puede analizar 
la pugna hombre-mujer ignorando la lucha de clases, las 
diferencias interétnicas, los conflictos culturales, el hambre 
y la miseria y la explotación sexual que sufren las mujeres, 
en especial. 

El proceso de búsqueda y hallazgo de complementariedades 
puede resultar corto como prolongado en el tiempo, 
pero siempre útil, por cuanto aún los antagonismos más 
pronunciados tienen conformaciones que necesitan 
complementariedades. Las coincidencias tienen distintas 
gradaciones, las habrá en niveles altos como bajos, pero 
nunca dos entidades sociales carecen de capacidad de para 

comprenderse. Hay factores colaterales que facilitan el 
entendimiento como el medio social, económico o geográfico 
que pueden acelerar o retrasar el proceso.

El espacio de entendimiento crea un lugar, un territorio 
o escenario, en donde se manifiesta y se concreta la 
complementariedad: es el espacio tinkuy, que puede también 
ser entendido como momento, lugar, en el que dos entidades 
encuentran aspectos que los complementan. Se trata del 
encuentro de dos voluntades dispuestas a entenderse, a 
complementarse. No es el único principio que hace posible 
que dos elementos, en este caso mujer-hombre, promuevan 
realidades complementarias. Factores adicionales colaboran 
en la evolución primaria y básica de hallar coincidencias. 
Nos referimos a correspondencia, paridad, reciprocidad; 
relacionalidad; afectividad; sacralidad y espiritualidad; 
comunitarismo e inclusividad. 

La paridad mujer-hombre tiene características particulares 
porque la pareja no puede ser sustituida por otra equivalente 
para desarrollar las funciones que la naturaleza les ha 
proporcionado para la prolongación de la especie humana. 
Otras paridades humanas son posibles, pero ninguna 
tiene la capacidad de compartir atributos reproductivos. 
Veamos solo algunos ejemplos de elementos que conservan 
diferentes escalas de paridad y mantienen niveles altos de 
complementariedad: día-noche; música e instrumentos; 
anillo y dedo; pintura y pincel; alegría y pena. En realidad 
el mundo es lugar de paridades infinitas; la armonía de su 
funcionamiento se funda en paridades: el agua y sus cauces, 
las superficies elevadas y las planicies, cualquier lugar que 
usan las aves para posarse configuran paridad, los distintos 
climas. La acción disturbante de los humanos desestructuran 
estas correspondencias cuando no las destruyen. 

La paridad mujer-hombre no asegura un entendimiento 
natural, es necesario cultivar formas de comprensión que 

El capitalismo avanzado ha limitado 
los derechos de la mujer asignándole 
roles reproductivos y sexuales, 
cosificándola y convirtiéndola en un 
objeto de exhibición y de placer. En este 
ámbito las mujeres han desarrollado 
procesos de independencia y 
liberación, pero los ha conducido a 
reproducir con la pareja las mismas 
prácticas de discriminación y 
sometimiento sufridas por ellas.

Kurku Cuerpo

27



La ineludible confrontación ideológica y cultural

conduzcan a los actores antagónicos a un encuentro, a un 
tinkuy, que nunca es estático, sino lugar donde se activa 
una complementariedad dinámica, en continuo cambio y 
transposiciones. 

La reciprocidad en la relación hombre-mujer exige de uno 
y otro la entrega de dones, de actos, objetos, actitudes, que 
correspondan a las acciones que se reciben. En el universo 
andino todo acto o acción social provoca réplicas semejantes 
que equiparan la acción original y satisfacen la necesidad 
de las personas de manifestarse iguales en el espacio y en 
el tiempo. No se considera atinado ni adecuado que el acto 
recíproco entre dos entidades tengan desigualdades en valor 
y contenidos. El acto recíproco tiene que poseer la misma 
importancia en forma y significado que el primigenio que dio 
origen a la necesidad de reciprocarlo. 

La armonía entre el hombre y la mujer entonces emerge de la 
búsqueda de complementariedades entre dos seres que son 
pares naturales y están siempre atentos a efectuar acciones 
recíprocas entre ellos. 

La relacionalidad nos indica que nada deja de estar vinculado 
a un todo. Toda acción remota repercute en el conjunto de 
los miembros de la comunidad. El universo está relacionado 
a través de sus partes; el hombre y la mujer contribuyen de 
manera imprescindible a conseguir armonía en la casa del 
universo. Son dos entidades que no se pueden sustraer a 
la cadena espiralada donde concurren todos los seres sin 
limitaciones que se derivan de separar los estados del tiempo. 
La relacionalidad abarca pasado, presente y futuro, vistos con 
la mirada andina, es decir, sin fronteras que los separen y sin 
establecer puntos de inicio y fin de los verbos del tiempo. 

El trato afectivo es una práctica que proviene de considerar 
a todos los seres de la naturaleza poseedores de contextura 

sacra. Esta actitud incluye a la materia considerada inerte. 
Todos somos expresión de distintas formas de humanidad. 
Partimos de ese básico reconocimiento para entender que 
el trato con las formas humanas reconoce en el otro una 
expresión espiritual. Las mismas consideraciones que tenemos 
por las plantas, animales, materia, las tenemos también con la 
pareja. No se le depara un trato especial sino que es parte de 
la infinita relacionalidad del cosmos. La afectividad hombre- 
mujer entonces fluye natural porque la consideración sacra 
que se le atribuye a la pareja se incrementa en intensidad 
porque se produce dentro de un vínculo singular de amor y 
complementariedad. 

El comunitarismo e inclusividad generan condiciones más 
favorables para una relación armónica entre la mujer y el 
hombre. La comunidad promueve la inclusividad, impulsa 
un control social que está ausente en las relaciones dentro 
del capitalismo. La comuna observa, pone límites, sanciona, 
impulsa la reactivación del tinkuy cuando disminuyen los 
factores que lo apuntalan. 

La pareja en comunidad, en discrepancia con quienes estiman 
que la colectividad anula personalidades o disminuye las 
capacidades humanas, goza de las libertades que no poseen 
las parejas del espacio donde el individualismo es la norma. 
Potencia sus capacidades productivas porque recibe la ayuda 
de la comunidad en el cuidado de los hijos, incrementa, por lo 
tanto, la capacidad de la comunidad de aumentar sus bienes. 
La inclusividad es el resultado natural de no hallar diferencias 
entre los componentes de la comunidad, por tanto es natural 
la aceptación del distinto o la distinta, del foráneo, de todo 
aquel que luzca particularidades que no son comunes al total 
de la colectividad. 

La necesaria confrontación
La confrontación se da en varios frentes, no se requiere 
hacer un llamado especial para solicitar alguna particular 
presencia; están allí activas y frente a nosotros las fuerzas 
que se oponen a todo proyecto transformador, o inclusive 
apenas renovador. Los medios de comunicación, los recintos 
educativos y familiares, se cuentan entre los principales. Pero 
es necesario ir a los fundamentos, a los espacios donde se 
originan las ideas matrices que organizan las sociedades para 
distinguir tres vectores principales con quienes confrontar: el 
sistema dominante, las fuerzas contrarias a esta dominación 
y las iglesias. 

El poder económico y los Estados que lo amparan y 
sustentan, sus ideólogos, han desarrollado una forma 
extrema de pensamiento económico que, bajo el marbete 
de neoliberalismo, ha impuesto a nivel internacional un 
ordenamiento social y económico de brutal impacto en los 
países colonizados. Sus postulados señalan, entre una serie de 
conceptos e ideas, que cualquiera puede superar sus precarios 
niveles de vida o hacerse millonario, que todo depende de 
la voluntad personal y de la constancia para imponer las 
voluntades individuales evitando consideraciones éticas y 
morales de respeto por el prójimo y la naturaleza. Se olvida 

Kurku Cuerpo

28



La ineludible confrontación ideológica y cultural

que millones de seres no eligen la pobreza para vivir. Esta 
visión privilegia la individualidad en la convivencia social 
y tiene su correlato en la condena y represión a toda forma 
política que apunte a asociaciones colectivas en el quehacer 
económico: la propiedad privada y el mercado incontrolado 
como dioses insustituibles del ordenamiento social. Esta 
fuerza regente transforma o aniquila toda forma disidente. En 
aquellos territorios donde acecha el poder la oposición radical 
es destruida militarmente o sancionados económicamente, 
junto a una guerra cultural de gran intensidad. Su poder 
de alienación es tan hegemónico que la mayoría de las 
mentes sujetas por estos pensamientos consideran que es 
una formación casi divina que no puede ser modificada por 
ninguna forma de organización social distinta. 

Las fuerzas que ofrecen algún tipo de oposición a esta 
avasallante realidad son comprendidos bajo una etiqueta 
que agrupa a los resabios del marxismo, el socialismo-
comunismo que ha sobrevivido, no como expresión 
económica o estatal, sino como actores opinantes y de acción 
social y restringida a ámbitos burocráticos y académicos. 
Los nuevos procesos insurgentes de densos contenidos 
culturales no son diferenciados de esta decadente fuerza 
ideológica. Usan la potente inercia del que fue un proyecto 
transformador, pero ignoran la debacle del marxismo y son 
tenaces en el propósito de hallar formas de mantener viva 
la doctrina acomodándose a los nuevos actores sociales. 
Mantienen vínculos organizados, influyen en la prensa, 
publican textos, detentan poder y, sobre todo, mantienen 
influencia ideológica sobre dirigentes, organizaciones y 
mentes juveniles. No ofrecen ya sociedades prefabricadas 
ni promueven el ejercicio de la violencia para la captura 
del poder. Ahora, tienen afanes más modestos: reorganizar 
la teoría y ver cómo obtienen un maridaje aceptable con la 
ecología, con la cultura, con el individuo y con las formas 
democráticas occidentales. Se observa en estos intentos un 
penoso desdibujamiento de los contenidos y fines originales 
de la doctrina que los hacen inservibles para influir en nuevas 
mentes como lo hicieron con millones de individuos que se 
adscribieron a la utopía marxista durante más de cien años. 

En el Perú, la figura y el prestigio del fundador de este 
pensamiento es de ayuda invalorable. Usan su límpida praxis 
para ignorar la incapacidad que tuvieron para conducir 
nuestra sociedad y no criticar los límites de sus postulados. 
Ofician de tenaces defensores de una propuesta ciertamente 
extinta y ensayan explicaciones que son una patética 
expresión de ensalzamiento a un Mallku que, estando vivo 
les hubiera exigido renovar la doctrina y avanzar a superiores 
desarrollos. Lo cierto es que ahora se observa que sus 
propósitos se orientan a conseguir tardíamente un Estado 
de bienestar, obra que sí hicieron posible los disidentes del 
marxismo temprano en sociedades que lucen ciertamente 
más avanzadas que aquellas que fueron tributarias del 
partido único y planificación central y burocrática. Lo único 
que aspiran ahora conseguir es mejoras en el seguro social 
y proponer programas educativos inclusivos. Poseen un 
lugar de excepcional exposición: las causas feministas que 
muchas mujeres de Occidente han elevado a la categoría de 

causa mundial con poco auxilio del materialismo dialéctico. 
También son eficaces en conseguir buenas posiciones en 
el tejido político y administrativo estatal, infiltrándose en 
administraciones afines que los acogen por sus versatilidades 
políticas y académicas.

Esta fuerza opositora nunca nos ha considerado compañeros 
de ruta, no obstante que la hoz del emblema nos pertenece. 
Hemos sido para ellos, y los seguimos siendo, un aspecto del 
sector agrario en sus planes de gobierno. Estos organismos 
opositores nos aceptan como campesinos, nunca como 
poblaciones originarias. Para ellos somos primitivos 
pachamamistas, rezagos de una civilización derrotada e 
inviable para el progreso y la modernidad. Sus intelectuales 
se dedican a visitar nuestras comunidades como objetos 
de estudio que después publican en empalagosos informes 
sobre nuestras excelsas cualidades comunitarias pero 
inservibles para la vida civilizada. Es cuando son amables 
con lo que observan, pero nos llegan a denominar 
“indiecitos desorientados y primitivos” cuando se expresan 
en privado. Les incomoda nuestra compañía. No perdonan 
no haber conseguido nuestro apoyo en sus proyectos 
armados y revolucionarios. Se acomodan mejor con las 
fuerzas campesinas, que ofician de comparsa secundaria 
de sus propuestas de siempre. No conciben la idea de que 
aquí habitan fundamentos teóricos y, sobre todo país, 
sociedad, historia, suficientes para cambiar el rumbo de 
nuestra sociedad. Pero no al estilo de capturas del poder o 
movimientos de viejo cuño, sino bajo los preceptos de un 
largo camino de reconstitución de las fuerzas ancestrales, 
aquellas que mantuvieron viva la idea y el propósito de la 
emancipación de la tiranía peninsular, mucho antes de que 
aquí se asomara siquiera algún escrito europeo contestatario, 
mucho antes de cualquier materialismo dialéctico. Sus líderes 
formaron ejércitos en apenas meses de acción concreta y sin 
el auxilio de ninguna teoría exótica, solo de la mano de su 
cultura y de su sed de emancipación. 

La iglesia católica, responsable ejecutora de la extirpación de 
idolatrías en nuestro territorio andino durante siglos, autora 

El espacio del desarrollo de 
complementariedades es 
distinto al dialéctico. Mujer y 
hombre no son dos elementos en 
contradicción, sino partes de un 
todo que debe ser tratado como 
unidad dual y en disposición de 
superar sus antagonismos.

Kurku Cuerpo

29



La ineludible confrontación ideológica y cultural

de atroces actos de fe con piras de fuego donde extinguieron 
vidas y objetos sagrados de nuestros antepasados, fueron 
siempre adversos a considerar equivalente a la suya a nuestra 
sacralidad excepcional. La fuerza de nuestras convicciones 
espirituales ha hecho posible la conservación de reducidas 
señales de nuestra densa estructura administrativa sacra, 
también ha tenido la sagacidad de asimilar prácticas católicas 
y adecuarlas a sus formas de desarrollar culto sacro. Creo 
posible considerar que se ha llegado a un punto de no agresión 
entre nuestras tradiciones y las extrañas. Es una realidad que 
ha ido variando en las últimas décadas con el ingreso de 
otras iglesias cristianas, agresivas en su afán de exterminar 
los rezagos de sacralidad todavía existentes. Hay entonces, 
en este campo, una labor que conlleva muchos desafíos , pero 
que es necesario ejecutarlos, con tino y sagacidad, usando 
nuestras tradiciones de respeto e inclusividad, pero de tenaz 
defensa y desarrollo de una sacralidad nuestra que no tiene 
nada de subalterno respecto a las religiones monoteístas.

Las bases ideológicas sobre las que se deben de desarrollar 
estas acciones contestatarias se resumen en sus postulados 
más importantes: 

	y Estamos en el propósito de edificar un nuevo 
proyecto civilizatorio que reemplace el declinante 
sistema capitalista.

	y No consideramos viable el uso de paliativos a 
la desestructuración social y económica que se 
arrastra durante siglos. Son inútiles los intentos 
por apuntalar estructuras que tienen fallas de 
origen; no tienen trascendencia las refundaciones 
republicanas diseñadas sobre fundaciones 
inexistentes. 

	y Tenemos el objetivo de construir una comunidad 
de comunidades en la que cada comunidad tenga 
su específica forma de enfrentar la realidad por su 
particular ubicación en la geografía y sus distintos 
formatos sociales.

	y Postulamos la creación de un Estado multinacional 
y pluricultural y plurilingüe, de delgada estructura 
que actúe como ente coordinador y se ocupe de 
tareas globales, como la defensa nacional y las 
relaciones exteriores junto a la edificación de la 
infraestructura nacional. Las comunidades locales 
en sus relaciones nacionales locales, regionales y 
nacionales, estructurarán la diversidad nacional. 

	y Nos situamos clara y autónomamente en el 
universo de los cercados, combatiendo toda forma 
y disposiciones nocivas emitidas por los cercadores.

	y Hacemos trabajo político distinguiendo con 
claridad a los que nos consideran sus enemigos, a 
quienes estimamos adversarios y otros, y a quienes 
reconocemos como hermanos políticos y culturales. 

	y Poseemos una sabiduría filosófica que la aplicamos 
para resolver situaciones concretas en espacios y 
tiempos concretos. 

	y Usamos el principio de complementariedad para 
alcanzar el equilibrio necesario para establecer 
formas de colaboración y edificación de proyectos 
sociales conjuntos, con fuerzas afines.

	y El escenario de nuestra acción política directa 
se extiende al ámbito andino, que comprenden 
Ecuador, Perú y Bolivia, sociedades con las que 
haremos posible la reconstitución espacial del 
antiguo territorio andino. 

	y A todo este esfuerzo político y social está 
encaminado a la edificación de un Nuevo Orden 
Andino en cuyos recintos no estará vedada la 
participación de ninguna colectividad cultural o 
política que provenga de otras vertientes culturales, 
por cuanto lo Andino nos engloba a todos en su 
inclusiva y poderosa herencia cultural. 

	y Aspiramos a un país de todas las sangres, con la 
sangre andina en la hegemónica conducción social 
y política.

	y Extraemos nuestros principios de acción 
concreta de la sabiduría ancestral que privilegia 
la integración de lo diverso, el respeto a las 
diferencias, la hermandad con la naturaleza, la vida 
comunal, la recuperación de lenguas, territorios y 
el fortalecimiento de los lazos de parentesco. Para 
asumir estas consideraciones no es imprescindible 
vestir ropas tradicionales ni hablar una lengua 
distinta al castellano, solo es necesario asumir una 
identidad que nos haga tributarios de los lazos 
con nuestros antepasados. Hay que recordar que 
la “causa proletaria”, por ejemplo, se nutrió en 
gran parte de ciudadanos no proletarios que la 
asumieron como propia. 

La pareja en comunidad, en 
discrepancia con quienes 
estiman que la colectividad anula 
personalidades o disminuye 
las capacidades humanas, goza 
de las libertades que no poseen 
las parejas del espacio donde el 
individualismo es la norma.

Kurku Cuerpo

30



Entrevistador : Hugo Chacón M . 

¡Comunidad de comunidades! es nuestro objetivo

¡Comunidad de 
comunidades! es 
nuestro objetivo

 Entrevista a Adriana Guzmán

En estas páginas conocerán la personalidad y el pensamiento de Adriana Guzmán Arroyo, lideresa aymara-quechua que reside en 
territorio boliviano. Ella es educadora por la Universidad Mayor de San Andrés y activista del feminismo comunitario. Es autora 
de libros y artículos como “Descolonizar la memoria, descolonizar el feminismo”; “El tejido de la rebeldía ¿Qué es el feminismo 
comunitario antipatriarcal de Bolivia?”. Fue parte de la Asamblea Feminista, que en 2007 devino en la Asamblea del Feminismo 
Comunitario. En Willakuy tuvimos el interés de escuchar sus opiniones. 

Pese a la distancia que nos separa, la imagen es muy nítida; puedo percibir en su rostro la solidez de su personalidad y la firmeza 
de carácter. Lleva un poncho de tono oscuro, un pequeño sombrero negro cubre su cabellera. Por un lado de su rostro, desciende 
sobre su hombro una porción de frondosa cabellera. Dos visibles aretes de plata repujada completan la imagen de una mujer de 
la tierra nuestra. Observo una Wifala, quieta, que se dibuja detrás de ella. Hemos seguido su rastro durante extensos días. Ahora 
está frente a mis inquietudes y emociones. Ha sido puntual. “Son mis ocupaciones”, me explica. Le agradezco el momento. Cuando 
empieza a grabarse la conversación expresa un saludo en quechua que muestra su satisfacción por el encuentro. Su voz suena 
amable, reposada, conducida, podría motivar un juicio errado. Es su experiencia de vida, entre seres que toman las cosas con 
mesura, masticando los planes, organizando la quietud y la disponibilidad para la acción directa, cuando sea necesario. 

Kurku Cuerpo

31



Inicio la conversación preguntando por su familia, 
sus orígenes. 

Soy Adriana Guzmán Arroyo, hija de Amparo Arroyo, nieta 
de Elena Chinchilla -quechua- y de Teresa Valencia -aymara. 
Somos parte de los pueblos originarios quechua y aymara, 
que han convivido permanentemente y que han transitado 
por distintos territorios. Entonces, creo que, como muchas 
mujeres aymaras, tengo una vida compartida entre dos 
comunidades, o dos territorios. Uno que está en La Paz y 
otro en la comunidad de Mazocruz que está también en el 
Departamento de La Paz en el Municipio de Viacha. Pero hay 
que estar permanentemente entre la ciudad y la comunidad 
para poder hacer las actividades que una necesita y por las 
luchas políticas. La comunidad es para mí lo más importante. 
En la comunidad de mi mamá que es donde yo he crecido, 
es donde he hecho un camino político, hasta ahora hago un 
servicio comunitario. Esa comunidad se llama Chaupi Suyo, 
está en el Municipio de Sipe Sipe se llama, Chaupi quiere decir 
corazón y Suyo territorio, entonces sería como el corazón 
del territorio; es una comunidad que tiene autoridades 
originarias, donde mi mamá ha sido autoridad de justicia, 
y autoridad política. Entonces creo que, el camino político 
como mujeres, y en mi caso ya como feminista comunitaria, 
tiene mucho que ver con Chaupi Suyo.

Le menciono que ha sido enfática en destacar la 
labor política y digo que, en la comunidad rural se 
desarrollan mucho las actividades reivindicativas, 
pero no precisamente políticas. Adriana señala 
su desacuerdo a reconocer la diferencia entre lo 
urbano y lo rural como resultado del coloniaje. 
E indica que, en el llamado espacio urbano la 
actividad política privilegia el uso de la palabra. 
En estos ayllus urbanos, ayllus del conocimiento, 
la palabra es esencial. Reivindica los territorios 
urbanos que ahora ocupa la ciudad de La Paz, que 
fueron territorios aymaras sagrados.

Bueno, primero, que me parece importante decir que se han 
planteado también como ayllus urbanos, como ayllus del 
conocimiento, como ayllus en otro territorio no rural, para 
nosotras es importante como organización hacer una lucha 
en el tema de las palabras. Entonces nos negamos a veces a 
reconocer la palabra urbano porque la ciudad de La Paz, en 
castellano, para nosotras, en aymara, es el Chuquiago Marka, 
territorio ancestral. Por más que esté lleno de cemento, 
por más que haya edificios en medio, están disputando las 
montañas y el territorio ancestral. Entonces, hay una disputa 
del espacio, que es también de nuestras hijas y de nuestros 
hijos que crecen en este territorio y que no queremos que 
se llamen urbanos, sino que se llamen aymaras. En nosotras 
reconocemos los distintos territorios en los que vivimos y nos 
organizamos como comunidad. Nos parece que se pueden 
reproducir lógicas coloniales cuando se mira la comunidad 
como lo rural, como lo que solamente está en otro espacio, 
en otro tiempo, también lejos del tiempo de la ciudad, del 
tiempo que corre, capitalista, de producción. Bueno, eso 

para decir, porque la pregunta era de dónde vengo, qué 
hago, entonces Mazo Cruz es una comunidad que está aquí 
en el departamento de La Paz; pero La Paz es un territorio 
ancestral. La Paz, ciudad también es un territorio ancestral y 
lo disputamos siempre. Ese ha sido el paso político también, 
el reconocimiento de que hay un mundo colonial, que hay un 
mundo racista, todo eso ha sido para mí el paso político.

Pregunto por otros aprendizajes políticos. Se 
refiere con énfasis a la “masacre del gas del 2003”

Es político entender que las relaciones de poder se construyen 
sobre los cuerpos y sobre los territorios. En mi experiencia ha 
sido en el 2003, en la masacre del gas, llamada la guerra del 
gas, donde nos hemos dado cuenta de que masacraban a las 
indias y a los indios, pues no hay migrantes distintos viviendo 
en la ciudad de El Alto. No dispararon contra los ricos, donde 
está la gente con dinero, eso me ha parecido terrible, no 
solo injusto, sino terrible porque estamos hablando de mis 
hermanos, mis tíos, mis tías, reconocer que hay un mundo en 
el que nuestra vida no vale, que pueden matarte los militares 
o los policías. 

¿Qué indicaba esa realidad, Adriana?

Reconocer que el gas, la gasolina puede valer más que 
nuestra vida, porque la masacre del gas se ha dado así. Como 
no dejamos pasar las cisternas de gasolina, entonces para 
poder pasar los franco tiradores han disparado de encima de 
las cisternas; y han matado a la gente que estaba haciendo el 
bloqueo. Entonces la gasolina había valido más que nuestra 
vida. Ese es un primer acercamiento con el colonialismo, 
con el racismo, con el extractivismo, con un mundo que 
había estado hambriento de gas, hambriento de gasolina, 
de petróleo, de oro, de plátano, y que eso había sido más 
importante que nuestras vidas. 

¿Qué otras realidades han mostrado esas luchas, 
Adriana? 

Esa masacre para nosotras ha sido encontrarnos con el 
patriarcado, donde se junta el colonialismo, el racismo, 
también el machismo; porque no vamos a las luchas de las 
mismas formas las mujeres que los hombres. Los hombres de 
repente van con el manifiesto comunista, nosotros vamos con 
ollas, con guaguas, con piedras, con muchas cosas más para 
la lucha. Entonces nos hemos dado cuenta pues que no había 
sido igual. Ni siquiera la misma responsabilidad que tenemos 
en las luchas, porque nosotros hemos estado en la masacre, 
en la represión pero siempre seguras de que teníamos que 
quedarnos vivas porque sino, ¿quién iba a criar? Yo tenía 
una hija, ¿quién iba a criar a mí hija? Ese ha sido el mandato 
de mi mamá, ¿no? Puedes ir, pelear, pero tienes que volver 
porque tienes que criar a tu hija. Hay que hacerse cargo de 
las abuelas, de los abuelos, de la vida. Y no sé si los hermanos 
piensan en eso cuando van a la lucha, pero bueno, entonces, 
ese ha sido mi encuentro con las relaciones de poder que 
podría llamarse el “paso político”. Una masacre, un gobierno 
que masacra a las indias y a los indios, que destruye el 

¡Comunidad de comunidades! es nuestro objetivo

Kurku Cuerpo

32



¡Comunidad de comunidades! es nuestro objetivo

territorio, una clase media intelectual que cree que hay que 
discutir sobre democracia. Cuando estamos hablando de la 
vida. Eso, en el 2003. 

Su camino no empieza con usted, Adriana

Por supuesto, mi camino no empieza conmigo. Mi mamá ha 
luchado siempre en su comunidad para que haya luz, para 
que haya agua, para que llegue la posta de salud, siempre en 
un estado racista que nunca ha querido dar ningún servicio a 
la comunidad, siempre una educación, una escuela que nos 
ha obligado a no hablar aymara, a no hablar quechua, sino 
a hablar en castellano, a portarse como señorita, a vestirse 
como señorita, a comer como gente. No las comidas de los 
indios; no con los colores de los indios. Entonces, y todo eso 
es pues un disciplinamiento del colonialismo al que yo me 
he resistido, porque mi mamá se resistía, porque mi abuela 
se había resistido, porque mi abuela ha querido siempre 
seguir usando pollera, porque mi abuela ha querido siempre 
que sigamos comiendo quinua, que sigamos comiendo 
cañigua, porque nos ha enseñado a no tener vergüenza de 
quiénes somos, de qué color de piel tenemos. Entonces, esos 
caminos de los que vengo son importantes de mencionar 
y son caminos hechos por mujeres. Mi abuelo, mi papá 
también han tenido sus luchas, han sido más vinculadas al 
sindicalismo, al partido, quienes están ahí criando todos los 
días enseñándonos a saber quiénes somos, pues han sido mi 
mamá y mis abuelas,

Menciona a su padre…

Sí, mi padre y mis abuelos han estado en esas luchas desde 
su trabajo como mineros, pero siempre vinculados al 
sindicalismo. Mi abuelo ha sido uno que ha iniciado la Central 
Obrera Boliviana porque él era trabajador minero, mis tíos 
también trabajaban en la mina, absolutamente explotados, 
en condiciones terribles. Meterse dentro de la tierra y no 
saber si van a salir o enfermarse con silicosis muy jóvenes. 
Mi papá era comunista, del Partido Comunista, he estado 
en asambleas, yo, pero no estaban vinculados a lo que es la 
vida, qué es comer, cómo nos vamos a mirar al espejo. Porque 
yo no sé cómo se mirará un comunista, pero sí sé que yo, al 
mirarme, me he reconocido y me reivindico aymara, en un 
mundo que es racista, en un mundo que nos exige no mirarnos 
hacia el espejo. Han tenido luchas de las que yo también he 
aprendido, pero con las que he crecido, las que me han criado 
y las que me han servido para sobrevivir en la vida y para 
sobre todo pelear todos los días por tener una vida digna 
para mí, para mis hermanas, para mis wawas. 

Los ejemplos de su madre…

Mis ejemplos han sido mi mamá y mis abuelas porque ellas 
han cuidado la comida, ellas han cuidado este mirarnos al 
espejo, ellas han cuidado el tejido, porque ellas nos han 
exigido no tener vergüenza de ser quiénes somos, ellas nos 
han dicho la dignidad te alimenta, no puedes humillarte, no 
puedes recibir una limosna, no nos pueden humillar porque 
no sabemos leer, escribir, no nos pueden humillar porque no 
sabemos hablar castellano, no es eso. Eso no lo he aprendido 
en el sindicato al que iba también con mi papá sino algo que 
mi abuela y mi mamá nos han enseñado todos los días.

He escuchado con emoción un compendio de 
ideas que podrían servir para hacerles entender a 
tantos jóvenes que hoy deambulan desorientados 
buscando un sentido a sus vidas. Hablarles de la 
identidad, de la enseñanza de las madres, mirarse al 
espejo como aymaras, distinguir el trabajo sindical 
del comunal, la diferencia entre los manifiestos 
teóricos y la lucha diaria por la dignidad, el buen 
vivir. Surgen varias ideas que motivarían distintas 
conversaciones, pero quiero volver a su mención 
a La Paz como territorio ancestral. Y pregunto: ¿no 
cree que toda Bolivia es territorio ancestral? 

Yo creo que Abya Yala, el nombre que hemos decidido usar 
para este continente, por el pueblo kuna, como un acto de 
descolonización, es todo territorio ancestral, pero se han 
construido ahí ciudades, con cemento, con fábricas, con 
industria, con el extractivismo inmobiliario, todo sobre el 
territorio ancestral y con la fuerza de las mujeres y los hombres 
indígenas originarios, campesinos, aymaras, quechuas, 
tzotziles, tzeltales, que han sido obligados a venir a la ciudad 
para ser explotados. Nuestras abuelas han sido obligadas a 
venir a la ciudad para trabajar de sirvientas, trabajadoras del 
hogar, en los mercados, han sido obligadas a migrar. 

Kurku Cuerpo

33



¿Podrían edificarse comunidades en la ciudad?

La ciudad ha exigido que se salga de la comunidad, pero no 
por eso la ciudad no puede tener comunidad. Justo nuestras 
abuelas, nuestros abuelos, los míos, por ejemplo, una vez que 
salen de la mina, mis abuelas y mis abuelos, todos han migrado, 
todos los de la mina han migrado a barrios específicos de la 
ciudad y ahí se ha reproducido la comunidad, la solidaridad, 
la circulación de la comida, la organización política. Por eso 
la llamada ciudad de El Alto, tiene la fuerza que tiene, porque 
tiene esa memoria ancestral, esa memoria de lucha. Ahí están 
los migrantes, los migrantes trabajadores de las minas que son 
pues aymaras también. La minería también ha borrado la clase 
obrera, nos ha borrado la identidad aymara. Pero entonces La 
Paz, Santa Cruz - que es un territorio guaraní, chiquitano, el 
colonialismo se encarga de hacernos creer que los originarios 
están en el campo y en la ciudad está, la gente, no sé… los 
ciudadanos…

Adriana, le he escuchado decir que los hombres 
iban con el manifiesto comunismo bajo el brazo y 
las mujeres con preocupaciones sobre sus hijos, las 
ollas, etcétera. ¿Cree que este apego al marxismo, 
el materialismo dialéctico entre los varones está 
disminuyendo y trasladándose a la defensa de la 
ancestralidad, de la identidad indígena?

La verdad no sé, lo que sí creo es que la izquierda como 
proyecto político ha fracasado en muchos sentidos, en su 
toma del poder, en muchos gobiernos progresistas de la 
región, en su intento de hacer poder desde la clase obrera, de 
distintos sindicatos, del magisterio, de otros lugares, que no 

han podido responder ni siquiera a sus demandas sectoriales, 
no han podido resolver otra forma de gobierno, de gestión 
de los Estados. Entonces hay muchas contradicciones dentro 
de la izquierda. Yo creo que también porque ha sido una 
izquierda colonial que no ha sido capaz de mirarse al espejo, 
una izquierda constituida por indígenas, por originarios, 
aymaras, quechuas, pero que no han querido mirarse así. 
Yo creo que ahí hubiera habido más sabiduría. Hay muchas 
hermanas y muchos hermanos, sobre todo también, que 
ahora están recuperando la ancestralidad, hablando más de 
la memoria, pero eso no es un proceso personal, no tiene que 
ver con el contexto político. Un contexto donde los proyectos 
de izquierda no responden a lo que necesitamos, donde 
la humanidad o los grupos de poder de la humanidad han 
destruido tanto la naturaleza que es desesperanzador, pues 
uno realmente se empieza a dar cuenta de que ella tiene 
vida más allá de ser o no ser aymara; necesitamos reconocer 
la vida de la tierra, del mar, de las aguas, de los ríos, es un 
proceso que está viviendo la humanidad. 

¿No cree que asumir una identidad es también un 
proceso personal? No es solamente comunitario, 
creo Adriana, que es también decisión personal el 
dar ese paso. Entroncarse con el territorio, con la 
familia, con la lengua, ¿no? Le comento mi decisión 
de considerarme indigena urbano, quechua de 
habla castellana. 

Es una decisión personal, por supuesto, y además es una 
decisión frente a las obligaciones de poder, porque sería 
más fácil no ser aymara, para mí sería más fácil ser señorita. 
Pero se da en un contexto comunitario, político, social. Si en 
Bolivia no hubiera habido un proceso de cambio, un estado 
plurinacional, pues de repente no estaríamos hablando 
sobre esto. Si la izquierda hubiera tenido otro desempeño, 
de repente estaríamos hablando sobre otros temas más de 
la doctrina. Es personal, pero tiene que ver con un contexto 
político. Entonces la revolución no se hace en soledad.

Usted dice con mucho orgullo y con énfasis, soy 
indígena, los indios,… es un término que por años 
ha sido denigrado y que los gobiernos y el poder 
dominante han deseado que desaparezca. Pero 
también hay sectores que vienen de lo ancestral 
que no aceptan este nombre por ser colonial, por 
ser intervencionista, ¿cuál es su opinión?

Yo creo que hay que hacer la lucha en el territorio de las 
palabras, siempre lo he dicho y es por mi experiencia también 
de haber estado en la masacre del gas tirando piedras y 
después he estado en la asamblea constituyente, donde ya 
no había que tirar piedras, había que tirar palabras, había 
que proponer palabras y había que discutir el sentido de 
las palabras en el proceso constituyente. Entonces, es muy 
importante este sentido, las palabras tienen una historia, una 
memoria, un sentido. Yo creo que el ser indigena, la palabra 
indigena, por supuesto no es la que nosotras usamos, yo no 
soy indigena. Pero también entiendo que es una palabra, un 

¡Comunidad de comunidades! es nuestro objetivo

Mis ejemplos han sido mi mamá y mis 
abuelas porque ellas han cuidado 
la comida, ellas han cuidado este 
mirarnos al espejo, ellas han cuidado 
el tejido, porque ellas nos han 
exigido no tener vergüenza de ser 
quiénes somos, ellas nos han dicho 
la dignidad te alimenta, no puedes 
humillarte, no puedes recibir una 
limosna, no nos pueden humillar 
porque no sabemos leer, escribir, 
no nos pueden humillar porque no 
sabemos hablar castellano, no es eso.

Kurku Cuerpo

34



lenguaje, que nos ayuda a comunicarnos, Ahora, indias, indios, 
es una palabra que otras personas no lo aceptaron porque no 
somos de la India. Pero, así como lo ha hecho Felipe Quispe, el 
Mallku, así como lo ha planteado Fausto Reynaga. Así como lo 
ha planteado Sabina Choqueticlla, así como lo han planteado 
muchas abuelas, abuelos, nosotras reivindicamos esa palabra 
con la que han querido humillarnos, el colonialismo ha 
utilizado la palabra “indias” e “indios” para disciplinarnos, para 
marginarnos, para someternos, para matarnos en el caso de las 
mujeres, para violarnos. A una india se la puede violar, no hay 
problema. 

Entonces…

Entonces, por eso, para devolver, para sacar esa imposición, ese 
uso que han hecho de esa palabra, nosotras nos reconocemos 
indias, indios, desde esa mirada, desde esa rebeldía y 
también desde el indianismo. Nosotras, como organización, 
nos reconocemos indianistas, pero además feministas. El 
indianismo político alimenta, por supuesto, nuestro camino. 
La discusión no es etimológica ni antropológica, la discusión 
es política. Nosotros vamos a usar las palabras que nos 
sirvan para alimentar la lucha. Ser indias nos moviliza, nos 
llena de rabia, de indignación por lo que han vivido nuestras 
abuelas, nuestras madres y nosotras. Por eso esa palabra trae 
fuerza, trae indignación y nos moviliza. Indígena lo utilizamos 
porque es una palabra que hasta está en la Constitución. Es 
una palabra común, pero no nos representa porque viene 
de indigente etcétera. Campesina tampoco es una palabra 
que a nosotros nos representa, es una palabra que es un 
blanqueamiento para no ser india eres campesina o para 
no ser india eres obrera, es más cómodo ser campesina y ser 
obrera que reconocerte aymara, pero entendemos que son 
también procesos públicos.

Me regocija escuchar que la tarea es política, no 
antropológica, y siento que es palabra de una mujer 
que ha trajinado todos los espacios, aulas, países, 
comunidades, ciudades, pueblos, y de toda esa 
experiencia comprende que las tareas son políticas. 
Creo que es una definición sustantiva. Pero, creo 
necesario ingresar a un aspecto central del diálogo. 
Y pregunto: señala el feminismo, Adriana, ¿cómo ve 
la mujer aymara, quechua, el término patriarcado, 
el término feminismo, género? ¿Cómo se están 
manejando estos conceptos desde la visión aymara 
y quechua?

Algo que hemos aprendido es poder hablar desde mi cuerpo, 
desde mi experiencia. No hay la mujer aymara universal. 
No podemos pretender, como lo ha hecho el colonialismo, 
plantear estas universalidades. Hay muchas formas de 
comunidad, más de organización político-territorial, hasta 
en el idioma, no hay un solo aymara, hay distintas formas 
de hablar, de escribir, de entender y de comunicarse dentro 
del aymara. Entonces, hay muchas formas hoy en las que se 
está entendiendo, planteando el ser mujer, no solo dentro del 
mundo aymara, sino dentro de distintos pueblos originarios. 
Pero yo quisiera primero decir que, hoy hay una fuerza muy 
importante de las mujeres. Hay una fuerza que viene de la 
organización, que viene del tomar la voz, de denunciar las 
violencias, hay una fuerza importante de las mujeres, de los 
pueblos originarios, y no es casualidad. Es producto de más de 
500 años de colonialismo que se ha construido sobre nuestros 
cuerpos, de, como dicen las hermanas de Guatemala, de 
penetración colonial. Lorena Cabnal, feminista comunitaria 
de Ixim Ulew, Guatemala, menciona la penetracion colonial, 

Algo que hemos aprendido es poder 
hablar desde mi cuerpo, desde mi 
experiencia. No hay la mujer aymara 
universal. No podemos pretender, 
como lo ha hecho el colonialismo, 
plantear estas universalidades. Hay 
muchas formas de comunidad, más 
de organización político-territorial, 
hasta en el idioma, no hay un solo 
aymara, hay distintas formas de 
hablar, de escribir, de entender y de 
comunicarse dentro del aymara. 

¡Comunidad de comunidades! es nuestro objetivo

Kurku Cuerpo

35



como la accion de introducir un elemento en otro y lo colonial 
como la invasión y posterior dominacion de un territorio ajeno 
empezando por el territorio del cuerpo. Podemos decir que la 
penetración colonial nos puede evocar la penetración coital, 
como la imagen de violencia sexual, de la invasión colonial. 

El colonialismo presente…

Para nosotras el colonialismo ha sido posible gracias a una 
cultura de la violación que ha sometido a nuestras abuelas, 
que nos ha sometido a nosotras mismas, primero con los 
españoles y después con los hacendados, con los patrones. 
Aún hay patrones que usan el cuerpo, que violan a mujeres 
en distintas comunidades. En Bolivia hace muy poco, las 
comunidades guaraníes se han liberado de las haciendas, 
del empadronamiento. Entonces, la fuerza que tenemos 
hoy las mujeres tiene que ver con la organización, pero una 
organización que hemos tenido que hacer para sobrevivir, 
para enfrentar un sistema que nos mata de hambre, 
principalmente a nosotros, porque nos hacemos cargo de las 
wawas muchas veces solas, a veces con los hermanos también, 
con los padres, pero a veces no, porque también hay una gran 
irresponsabilidad paterna. Entonces, criamos solas también 
en las comunidades por la migración, por la sequía, porque 
no hay trabajo. Muchos hombres se han ido. Y entonces, hoy 
hay una fuerte organización de las mujeres. Estamos tomando 
la discusión, la palabra. Pero es producto de estas formas de 
opresión. Es un acto de sobrevivencia. Es un acto urgente de 
sobrevivencia.

¿Es el tiempo de las mujeres?

Yo no creo que tenga que ver con que es el tiempo de las 
mujeres, creo que siempre ha sido el tiempo de las mujeres, 
siempre hemos estado. Pero a mí me preocupa que idealizar 
un poco el tiempo de las mujeres nos haga invisibilizar 
por qué estamos hablando. Y lo hacemos porque estamos 
cansadas de ser explotadas, violadas, de que en las lógicas 
extractivistas el cuerpo que recibe más violencia es el cuerpo 
de las mujeres y las niñas. Por la violencia, por la trata y 
tráfico, por la explotación sexual, pero además porque 
nuestros hermanos son explotados como nosotras, humillados 
por no saber hablar castellano, por ser aymaras, por migrar 
a la ciudad, por no saber escribir, también ejercen violencia 
sobre nosotras. Entonces, es un acto urgente, producto de 
todas las opresiones, explotaciones y violencias vividas 
que hoy las mujeres estemos organizadas, que hoy estemos 
discutiendo desde muchos lugares tanto la cosmovisión, como 
los feminismos, como el sindicalismo.

Adriana, ¿qué diferencias encuentra y en qué 
fundamentos se organiza el feminismo comunitario 
que defiende?

Para nosotras como mujeres aymaras, quechua, guaraníes, 
que estamos en la misma organización, ha sido importante 
reconocernos aymaras porque nos ayuda a entender, 
comprender y desarmar un mundo colonial y racista. Y 
reconocernos feministas para también entender y poder 

desarmar estas formas de opresión que se construyen 
sobre nosotras las mujeres, doblemente sobre las mujeres 
originarias de distintos pueblos. Doble, triplemente sobre las 
mujeres empobrecidas, sobre las mujeres migrantes, sobre las 
jóvenes, sobre las no alfabetizadas en castellano. Entonces, 
no hay una sola opresión, sino muchas formas de opresión. 
Entonces, para mirar todo eso que era tan complejo, pero 
a la vez que lo sentíamos, porque es de sentido común. Por 
eso unas mujeres venden sus productos en las calles y otras 
presentan un libro en una universidad. Ambas son mujeres y, 
seguramente ambas viven en machismo, pero no viven las 
mismas opresiones. 

Les ha servido el feminismo…

Nos ha ayudado a mirarnos a nosotras y lo que hemos 
aprendido y construido, no es un feminismo que hayamos 
aprendido. Era importante ser aymara, reconocernos en 
este territorio ancestral, era fundamental recuperar la 
espiritualidad. Es una parte muy importante porque si no 
nos quedamos solamente en la razón y la razón nos lleva a 
la desesperanza también, ¿no?, ¿cómo cambiar este sistema 
capitalista que está tan profundizado?

Entonces para poder enfrentar todo esto, para poder 
transformarlo en nuestra vida personal, en nuestras 
comunidades y como un proyecto político en un país que 
se estaba planteando otro proyecto político, como lo era 
el Estado Plurinacional, allá por los años 2005-2008, es 
que nosotras nos empezamos a organizar, era necesario 
llamarnos feministas. 

Yo no creo que tenga que ver con 
que es el tiempo de las mujeres, 
creo que siempre ha sido el tiempo 
de las mujeres, siempre hemos 
estado. Pero a mí me preocupa que 
idealizar un poco el tiempo de las 
mujeres nos haga invisibilizar por 
qué estamos hablando. Y lo hacemos 
porque estamos cansadas de ser 
explotadas, violadas, de que en las 
lógicas extractivistas el cuerpo que 
recibe más violencia es el cuerpo de 
las mujeres y las niñas.

¡Comunidad de comunidades! es nuestro objetivo

Kurku Cuerpo

36



Pienso en lo que ha señalado: ¿cómo cambiar este 
sistema capitalista que está tan enraizado?, es 
tarea que hay que hacerla sin pausa, construyendo 
comunidad y poder. Pero debo seguir en el diálogo, 
y pregunto: ¿cuáles son las bases del feminismo 
comunitario?

Luchar contra el patriarcado, visibilizar el patriarcado, 
reposicionar las luchas frente al patriarcado, que para 
nosotros es colonial, racista, misógino, extractivista, 
narcoestatal en muchos territorios, neoliberal, el patriarcado 
articula todo eso. 

Pero muchas organizaciones, los mismos pueblos originarios, no 
quieren hablar del patriarcado o asumen que lo han traído los 
españoles y nosotras estamos libres de patriarcado. Entonces 
para eso era necesario llamarse feministas, para poner esa 
discusión sobre la mesa. Pero además, también ha sido una 
estrategia porque en el proceso constituyente estaban los 
comunistas, socialistas, indianistas, con su proyecto y no había 
mujeres, todos eran hombres. Aunque hay mujeres dentro del 
comunismo y del Partido Socialista, pero todos eran hombres 
y no había mujeres, aun cuando hay mujeres en el Partido 
Socialista, pero quienes tenían la voz oficial y los proyectos 
oficiales y estaban discutiendo en el proceso constituyente 
eran hombres. Pero nosotras hemos dicho, nosotras como 
mujeres, ¿qué vamos a decir? Somos indianistas, pero allá 
indianistas nos dicen que no, que las mujeres tienen que estar 
escuchando a los hombres. que no hay que dividirse, que no 
hay que pelearse, se trata de denunciar la complicidad de 
los hombres, por ejemplo, con el consumo de prostitución, 
porque no sólo consumen prostitución los hombres que no son 
indígenas o que no son aymaras.

Se pierde el equilibrio…

Entonces, de qué equilibrio, de qué relación con la naturaleza, 
de qué respeto a la vida estamos hablando, si no nos respetan 
a nosotras y está la violencia. Aquí están los comunistas, los 
socialistas, los indianistas, y además nadie quiere ver lo que 
nosotras hemos visto en la masacre del gas. ¿Qué hemos 
visto? Que los hombres iban con el manifiesto comunista 
y nosotras con ollas, con wawas, con telas para curar las 
heridas, con frazadas para arrastrar a los muertos. Nosotras 
íbamos a visitar a los presos, los hombres no.

No se quería hablar de ciertas cosas…

De esas desigualdades no querían hablar; estábamos 
refundando el país, reorganizando el país. Entonces, ¿qué 
hacemos para que nos respeten, para que nos escuchen y 
para que nosotras también podamos plantear más allá de 
lo que hemos planteado viendo lo que hemos vivido en la 
masacre? 

Ha sido una decisión pensada.

Es así que nos hemos llamado feministas por necesidad, 
estratégicamente para enfrentar estas relaciones de poder 
y nos ha servido porque desde que hemos empezado a 
decir que somos feministas, no era lo mismo escucharnos 
solo como mujeres o solo como hermanas. No porque no 
queríamos dialogar, queríamos dialogar, pero queríamos 
dialogar en términos de un sistema. No queríamos hablar 
sobre si los hombres son buenos o si a las mujeres nos pegan 
o sobre si el chacha warmi es la forma en la que vivimos. 

¡Comunidad de comunidades! es nuestro objetivo

Kurku Cuerpo

37



Nosotros queríamos hablar sobre una matriz económica 
capitalista, extractivista, colonial, que se sostiene con la 
complicidad no solo del Estado, sino incluso de muchos 
hermanos y de muchas comunidades. Nosotros queríamos 
hablar de cosas estructurales, no de cosas de género nomás. 
Por eso nos hemos hecho feministas por necesidad. 

Es un feminismo desde su territorio, desde sus 
cuerpos…

Entendemos que la palabra es francesa, entendemos que hay 
un feminismo colonial racista, que hay ideas que son de otros 
países, pero nosotros hemos construido un feminismo desde 
nosotras, desde lo que hemos vivido en la masacre del gas, 
desde lo que han vivido nuestras abuelas, mineras, aymaras, 
quechuas, migrantes, que han tenido hijos del patrón producto 
de la violación, que han vivido todavía en servidumbre dentro 
de las haciendas. Desde ahí hemos construido un feminismo 
que nos ayude a mirar cómo acabar con el patriarcado. Las 
bases del feminismo comunitario son esas: la lucha contra 
el patriarcado, un patriarcado que se ha construido desde el 
colonialismo, es racista, es extractivista, es adulto céntrico, 
por ejemplo, es antropocéntrico, porque todo lo mira desde 
la humanidad. 

¿Y la comunidad?

Y la otra base es la construcción de la comunidad. Por eso es 
feminismo, para luchar contra el patriarcado, y comunitario 
para no caer en ningún proyecto estatal. Nosotras no creemos 
en un estado socialista, en un estado del bienestar, en un 
estado comunista. Nosotras no creemos en el Estado porque 
nosotras hemos visto que lo que es posible es la comunidad. 
La comunidad hoy existe. La comunidad en Andahuaylas, en 
Acomayo, a pesar del Estado la comunidad existe como forma 
de auto organización, de auto gobierno. Entonces no es una 

utopía, es una realidad. Una realidad que se puede construir 
en diferentes territorios. Una realidad que nos puede ayudar 
a acabar con el sistema patriarcal capitalista. Esas son las dos 
bases del feminismo comunitario, diría yo.

Lo entendí muy bien y seguro que nuestros lectores 
lo van a entender también con claridad. Esta 
dualidad complementaria que se logró en la etapa 
prehispánica, precolonial, del hombre y la mujer 
que caminan a una unidad potente que genera vida, 
que reproduce vida, es seguramente un objetivo 
de toda persona que, como usted, lucha por estas 
reivindicaciones. Pero frente al asedio de ideas 
extranjeras, ¿cómo se hace posible reedificar, 
recrear esta dualidad tan vital, complementaria 
entre el hombre y la mujer? y que algunos llaman 
chacha-warmi.

Bueno, la cosmovisión y las formas de entender y de estar 
en el mundo se transforman, se cuestionan. De eso se trata, 
porque si fueran como el Código Penal o como la Biblia, 
entonces no se puede cuestionar nada y no nos sirve. El 
chacha-warmi para nosotras es la reproducción del género 
colonial impuesto con la invasión colonial. Porque si somos 
pueblos que planteamos el vivir bien, el equilibrio con el 
agua, con los ríos, los apus, las apachetas, las islas, todos los 
seres que están en la tierra, incluso los espíritus, los seres 
que están debajo de la tierra. Si planteamos todo eso, ¿por 
qué la fórmula tendría que ser hombre-mujer? ¿Por qué la 
fórmula tendría que ser humana? Estamos planteando un 
equilibrio con todo lo que está vivo. Entonces para nosotras 
esa es una imposición colonial que ha quedado, que ha 
atravesado las cosmovisiones de muchos pueblos originarios. 
Porque por lo menos entonces no deberíamos ser dos chacha 
warmi, podríamos ser tres. La pacha, el tiempo, la tierra, el 
espacio, los hombres y las mujeres. Pero nos parece extraño 
que de ese par se haya excluido a la naturaleza. Aquí hay 
varios que hablan de esa dualidad en cada persona. En parte 
somos hombre, en parte somos mujer. Por ejemplo, David 
Choquehuanca, el vicepresidente de Bolivia, dice, no es un 
hombre aparte de una mujer, sino esa dualidad está en cada 
uno. A mí eso me parece que ya son discusiones que tratan un 
poco de salvar esta idea del género y de la obligación y de la 
norma heterosexual impuesta con el colonialismo. Nosotras 
creemos que es fundamental hablar de una comunidad que 
no solo está hecha de personas, una comunidad donde la 
misma palabra y el mismo valor tiene la tierra, tienen las 
montañas, tienen los árboles, tienen los pájaros, los leque 
leques, todos los que están..

Estamos todos…

En esa comunidad, no solo están las personas. Entonces el 
chacha-warmi ha sido un planteamiento, es el género en 
términos coloniales para nosotras. Ahora quizá tuvo fuerza 
hace 500 años de repente, pero hoy sirve para encubrir 
relaciones de poder. El chacha es la autoridad  y la warmi, 

¡Comunidad de comunidades! es nuestro objetivo

Kurku Cuerpo

Porque si somos pueblos que 
planteamos el vivir bien, el equilibrio 
con el agua, con los ríos, los apus, las 
apachetas, las islas, todos los seres que 
están en la tierra, incluso los espíritus, 
los seres que están debajo de la tierra. 
Si planteamos todo eso, ¿por qué la 
fórmula tendría que ser hombre-
mujer? ¿Por qué la fórmula tendría que 
ser humana? Estamos planteando un 
equilibrio con todo lo que está vivo.

38



que también debería ser autoridad, lleva la comida, pero 
no decide en la asamblea, no la respetan de la misma 
forma, su palabra no tiene valor cuando puede expresarla 
porque hay muchas hermanas que ni siquiera las expresan. 
En Bolivia se ha cuestionado esa idea del chacha warmi, no 
solo por el feminismo comunitario. El año 2016, el Consejo 
de Ayllus y Marcas del Collasuyo, el CONAMAQ, se han 
reunido las mujeres. Hay un discurso muy interesante de la 
mamá Viviana Lima que ha dicho, no queremos ser más su 
bulto de los tatas, su edecán, su muñeco de los tatas, de las 
autoridades hombres. Las mujeres vamos paradas sin poder 
hablar, como el edecán del presidente, como el policía que se 
para a lado. Nos llevan como un bulto y han hecho el Consejo 
de Mamas del Collasuyo solo mujeres, no para romper con los 
tatas, pero para decir que no es cierto que haya esta dualidad 
y que estamos en todo momento complementandonos, sino 
que estaba acallando la voz de las mujeres. 

¿Qué pasó con el consejo?

Ese Consejo de mamas ha durado tres o cuatro años y el 
machismo finalmente ha ganado y ha hecho que se cierre ese 
espacio porque han dicho que nos dividíamos, que las ideas 
feministas, Pero finalmente hoy las mamas están calladas, 
porque los hombres las ven en competencia, porque ven 
afectada su palabra que es la hegemónica, la principal, porque 
no quieren reconocer que han tenido errores y que nosotras 
vemos los errores pero tampoco vemos pues para colgarlos ni 
para descuartizarlos sino para reencaminar los errores; nadie 
está atacando a los hermanos. Entonces es como podría decir 
yo que hoy está el chacha-warmi. Y así en muchos pueblos, 
el pueblo Mapuche, el pueblo Tzotzil, el pueblo Misak en 
Colombia, hay estas discusiones porque este hombre mujer, 
chacha-warmi, esta dualidad, esta complementariedad no se 
está cumpliendo. Nuestro complemento nos está pegando, 
nuestro complemento nos está lastimando, se está yendo o 

hasta la violencia sexual hacia las propias wawas. Nuestro 
complemento o nuestro hermano u otro hombre cree que 
está bien casarse con una niña de 13 años, porque es cultural, 
porque es de la comunidad. No, pues no está bien. En los 
animales, mi mamá cría cuyes, por ejemplo, ovejas, vacas, 
se selecciona, se aparta a las hembras, se las cría hasta que 
tienen edad para parir. Se las aparta, se las aleja, se las cuida. 
¿Y por qué entonces no vamos a cuidar a las jovencitas, a las 
niñas, a las adolescentes? ¿Por qué sí en el ganado podemos 
cuidar, no vamos a poder cuidar de nuestras hijas? Y nos 
va a parecer bien si se casa a los 14 años con otro hombre, 
por más que tenga 20 o tenga 30 o tenga 40. Su cuerpo no 
está preparado. Así como cuidamos al ganado debemos de 
cuidarlas. Hoy la complementariedad es importante en el 
sentido de que nos acerca a la cosmovisión y que nos ayuda 
a salir de estas lógicas coloniales individualistas. Pero no 
es suficiente. Si no la cuestionamos, va a reproducir nomás 
las lógicas de poder y también las lógicas de obligación 
heterosexual.

Adriana, en este espacio, en este universo, la 
diversidad de expresiones sexuales, ¿cómo se están 
tratando y cómo deberían de tratarse? Porque si 
uno revisa las crónicas prehispánicas, en Bolivia 
deben haber también muchísimas otras, las de 
Guamán Poma y Santa Cruz Pachacuti, se observa 
esta aceptación de la diversidad sexual. Pero luego 
creo que esto ha sido acallado, ha sido apaciguado 
por las fuerzas coloniales, o tergiversadas. ¿Cómo 
es que debe tratarse?

Bueno, yo creo que el proceso de descolonización es 
importante en todas las dimensiones: en la política, en lo 
territorial, en la propia gestión del poder, y también en la 
cosmovisión, en la cultura. Hay que ver qué elementos de 
nuestra cosmovisión, de nuestra forma de ser, de entender 
el ser aymara tienen que ver con el colonialismo y que 
otros tienen realmente que ver con este principio que es 
fundamental y que es nuestra relación con la naturaleza, 
este vivir bien, este Sumaq Qamaña, este Sumaq Kausay, 
este respeto a toda la red de la vida. Entonces si yo puedo 
respetar a las aguas, a los apus, a las illas, a todos los seres, 
¿por qué no respetaría a las personas que no se reconocen o 
que no son heterosexuales? ¿Cuál sería el principio? Entonces 
ahí ha operado muy bien la Iglesia colonial católica, pero 
hoy también las Iglesias Pentecostales, las otras Iglesias 
evangélicas que se han metido tanto en la comunidad. 

Está cerca de estos casos…

Sí, soy educadora, trabajo en distintas comunidades y ahí 
me encuentro con niñas y niños que, por ejemplo, cuando 
queremos hacer algún trabajo, no pueden bailar o no pueden 
vestirse de otra forma porque su religión no les permite, 
porque su pastor les ha dicho que está mal, que no hay que 
bailar, que no hay que alegrarse. A niñas, niños pequeños de 
siete años, seis años, Esto es lo que están haciendo hoy las 
sectas en las comunidades. 

¡Comunidad de comunidades! es nuestro objetivo

Kurku Cuerpo

39



Entonces toda esta idea de ser lesbiana, ser k ‘ewa, k 
‘eusa en aymara, k ‘eusa, es un pecado, está mal, trae 
desgracias. Es producto de las críticas coloniales, religiosas, 
fundamentalistas. Si miramos en la sabiduría, en los amautas, 
en los qolliris, las curanderas, en los chamanes que hablan 
con los espíritus, sí se puede ser por ejemplo curandera, 
o amauta si eres lesbiana o si eres homosexual, si eres 
k´eusa porque tienes un don, puedes comunicarte, tienes 
otras sensibilidades, otros saberes, entonces ¿por qué te 
excluyen del cargo político? Por ejemplo, aquí pasa eso. Si 
es lesbiana, no puede ejercer cargo. Pero sí en la sabiduría 
y en la medicina sí puedes. Bueno, más aceptados son 
los homosexuales, los hombres, que las lesbianas. Yo soy 
lesbiana. Yo soy lesbiana por una decisión política, porque 
he decidido renunciar a compartir mi vida y mi cuerpo con 
los hombres porque violentan, porque traicionan las luchas 
y si no violentan se callan frente a la violencia de otros, una 
no puede decidir puede decidir no convivir con el opresor. 
Desde ahí también he podido cuestionar dentro de la 
cosmovisión este fundamentalismo que es casi religioso. Y 
a mí me ha permitido eso también interpelar dentro de la 
comunidad y ver que había otras mujeres, no solo jóvenes 
sino también adultas que conviven con otras mujeres, que 
comparten sus afectos, su sexualidad con otras mujeres. 
Entonces parte de la descolonización de la comunidad, parte 
de la descolonización de la cosmovisión es cuestionarse esta 
imposición heterosexual. La comunidad no es un Estado, la 
comunidad no es una iglesia, no tiene que andar controlando. 
La comunidad lo que hace es cuidar la vida, y la vida se 
presenta de distintas formas.

Hemos tocado los aspectos más importantes 
de esta región del hombre y la mujer. Vamos 
terminando Adriana y me gustaría en estos cortos 
minutos que nos faltan hablar un poco más de 
política. En Willakuy, como usted también lo 

piensa, consideramos que cualquier esfuerzo 
cultural, étnico de defensa de la ancestralidad, de 
las tradiciones, del territorio, de la lengua, de los 
parentescos, la trilogía que fundamenta la realidad 
ancestral, si no tienen un correlato político, no van a 
alcanzar el nivel de transformación que deseamos. 
¿Cuál es su opinión?

Yo creo que el reivindicar, el nombrarnos desde nuestros 
pueblos como mujeres aymaras, como pueblos aymaras es 
importante para enfrentar un mundo que es colonial, que 
es racista y para desestructurarlo, para cambiarlo, para 
transformarlo, ese es el correlato político en términos de 
organización, ser Estado o ¿cuál será el camino de cada 
cual? Para mí el Estado es un proyecto fallido, el Estado ya 
ha mostrado que no es posible, ni siquiera para los pueblos, 
ni siquiera para los grandes empresarios. Por eso hoy hay 
golpes de Estado, como ha pasado con Castillo en Perú, 
como ha pasado aquí con el Evo en el 2019. Entonces, el 
proyecto que no es fallido, es la comunidad y ese sería el 
campo político. Por eso para nosotras la lucha en la justicia 
comunitaria es importante para ver incluso los delitos que 
son penales. Nosotras no creemos que la justicia ordinaria 
pueda resolver, pero la comunidad sí, desde una mirada 
pedagógica. Creemos que la comunidad es el espacio para 
discutir, para construir la educación. El Estado no va a hacer 
una currícula universal, ni regionalizada, ni contextualizada, 
ni incluyente, que no está en el territorio. Entonces, este 
correlato político, para nosotras es la comunidad porque la 
comunidad es autoorganización y autogobierno y ahí estaría 
lo político, capacidad de autogobernarnos.

Claro. Ninguna entidad puede conocer mejor el 
territorio y la realidad que la comunidad. Y cada 
espacio ancestral, por la geografía tan complicada 
que tenemos en este continente, que hace que cada 
valle, cada microregión, cada espacio territorial sea 
muy distinto, inclusive el que está al costado o poco 
más allá. Y nadie mejor que los comuneros para 
conocer esta realidad e implementar sus políticas 
de educación, de salud, de justicia desde esa 
realidad particular y específica. Quizá un Estado 
muy delgado, muy pequeño, Adriana, que coordine 
nada más.

En Bolivia, cuando hemos planteado la idea de Estado 
Plurinacional, nosotras hemos estado en ese proceso y nos 
parecía importante por dos cosas: primero porque rompía 
el nacionalismo. Nosotras, como dice el Jiliri Irpiri y Felipe 
Quispe, no somos bolivianas, nunca nos hemos reconocido 
bolivianas, no queremos ser bolivianas. Nosotras somos 
aymaras. Entonces, se rompía esa idea de patria, de naciones, 
de nacionalismo que te lleva a aguantar al Presidente, 
a apoyar a la selección, cosas que no son útiles para 
nosotras. Por eso, nos parecía importante lo plurinacional 
para romper el nacionalismo. Y lo segundo, nos parecía 
importante lo plurinacional porque decíamos, con eso, una 

¡Comunidad de comunidades! es nuestro objetivo

Kurku Cuerpo

Para mí el Estado es un proyecto 
fallido, el Estado ya ha mostrado 
que no es posible, ni siquiera para 
los pueblos, ni siquiera para los 
grandes empresarios. Por eso hoy 
hay golpes de Estado, como ha 
pasado con Castillo en Perú, como 
ha pasado aquí con el Evo en el 2019. 
Entonces, el proyecto que no es 
fallido, es la comunidad y ese sería 
el campo político. 

40



constitución que reconoce al pueblo guaraní, al pueblo 
quechua, al pueblo aymara, a las 36 nacionalidades con 
autogobiernos, definiendo su edad y todo, entonces vamos 
a tener un presidente que se va a encargar del tránsito, que 
se va a encargar de que la carretera de un pueblo a otro 
funcione, nada más. Y esa es la forma, este Estado delgado 
que tú dices, un Estado mínimo, pero que cada territorio se 
pueda autogobernar. Eso pensábamos y justamente ese ha 
sido el proyecto que no se ha concretado. Por eso el Estado 
Plurinacional ha detenido las autonomías. Cuando ya han 
sido cuatro cinco, las ha detenido porque eso es un peligro, 
me van a quitar el poder central, los recursos, el definir sobre 
el petróleo, sobre el gas. Hoy está eso en discusión. Hay dos 
municipios que se han declarado libres de minería. No quieren 
que se apruebe ningún contrato de minería en su territorio.

Se asustó el Estado…

Y el Estado le está diciendo que es inconstitucional porque 
sobre la minería decide el Estado central, no los municipios. 
Entonces estas son las contradicciones de un Estado que 
no quiere perder su poder y que nosotras vemos como 
una comunidad de comunidades. Confederalismo, no sé 
si pasa, yo sé que pasa igual en el Perú. Somos ayllus, las 
comunidades están como comunidades organizadas en 
confederaciones. Por eso el CONAMAQ es una Confederación, 
la Confederación de Pueblos y Markas del Qollasuyu. 
Esta idea para nosotras de comunidad de comunidades, o 
confederalismo, confederaciones; nos vamos a organizar, 
vamos a intercambiar productos, vamos a tener relaciones 
económicas, culturales, pero no necesariamente tenemos que 
nombrar un Presidente, no tenemos que tener un parlamento 
de 200 personas llenándose los bolsillos de dinero para poder 
organizarnos entre comunidades. Un estado débil, un estado 
delgado, como dices.

Una pregunta final Adriana, no deja de llamarme 
la atención que una sociedad como la boliviana que 
tiene un porcentaje tan alto de población ancestral, 
siga a un líder que enarbola el marxismo-leninismo 
y congrega a pueblos aymaras y quechuas detrás de 
él. ¿Qué visión tiene de esta realidad? 

Hay muchas cosas que decir ahí: primero, yo creo que el 
marxismo, la dialéctica, el materialismo, aportan a la lucha 
y a la discusión que también hemos dado en estos territorios, 
por ahí, al mismo tiempo que Marx o antes que Marx, porque 
son cosas de sentido común. Hay relaciones de poder, hay 
una clara voluntad de oprimir a la otra, y que gracias a esa 
otra vive sus privilegios, y la otra está empobrecida porque 
la otra es enriquecida. Los funcionamientos a la izquierda 
tienen que ver con quienes han militado la izquierda, con 
quienes han asumido que la toma del poder y la toma del 
Estado iba a resolver el problema del sistema. Y una vez 
que han estado en el Estado, han seguido con una matriz 
extractivista, exportando materia prima y justificando eso 
con la redistribución de la riqueza, un poco como ha pasado 
en la Unión Soviética. ¿De qué nos sirve que se redistribuya la 

riqueza si es a costa de la naturaleza, destruyendola? Por más 
que seamos todos desarrollados, que todos tengamos autos, 
carreteras, seguro de salud, servicios de salud a costa de la 
naturaleza, como pasa con los países llamados desarrollados, 
que también algunos son de izquierda, algunos son socialistas. 
El problema no está en los elementos teóricos que pueden 
servir sino en las personas que han llevado adelante sus 
proyectos y que no han sido coherentes, yo creo, cuando ya 
han estado en la administración del poder. 

¿Tiene ejemplos?

Un ejemplo concreto es Álvaro García Linera que, al llegar al 
Estado marxista, lo que ha hecho es justamente entregar el 
estado a las empresas, pactar con las oligarquías, ¿para qué? 
para tener supuestamente gobernabilidad, para que no nos 
ataquen, para que no nos hagan un golpe. O sea, si llegaron 
para gobernar para los ricos, era mejor que no lleguen. Era 
más útil Alvaro García Linera en el Mereteca, era más útil en 
un grupo armado que manda el Estado. Entonces, creo que el 
problema está en la estructura misma del Estado, en creer que 
es posible tomar el poder. El poder te toma. Nosotros hemos 
aprendido eso. No se toma el poder, el poder te toma. Y ahí 
se ha perdido el Álvaro García Linera y ahí se han perdido 
hermanos y hermanas. 

¿Y Evo Morales?

El caso del Evo es distinto porque si bien el Evo viene de una 
tradición sindicalista que tiene que ver con el marxismo, 
el Evo pues se parece a nosotras, el Evo también viene de 
la comunidad, aunque eso no haya sido lo principal en su 
gobierno, más importante ha sido el sindicalismo y todos los 
elementos de izquierda que él también ha aprendido. ¿Por 
qué lo seguimos al Evo? Bueno, yo no, pero digo muchas 
mujeres y muchos hombres, porque se parece a nosotros, así el 
primer presidente que hemos tenido parecido a nosotros que 
no era ruso y que no hablaba inglés como el Gonzalo Sánchez 
de Lozada. Y segundo, porque ha planteado un modelo 
económico que, si bien no ha acabado con el capitalismo, 
ha generado unas condiciones distintas de vida en el país. 
Pero lo más importante, porque al tener un presidente como 
nosotros, ha sido todo un proceso de recuperación de la 
dignidad. Muchas hermanas aymara, han dicho yo no voy a 
trabajar nunca más de empleada. Aunque como empleada 
pueda ganar más de lo que gano vendiendo dulces en la calle, 
es más digno vender dulces en la calle que ser la sirvienta de 
alguien. Entonces esa recuperación de la dignidad ha tenido 
que ver con Evo Morales. No lo ha hecho él, pero creo que es 
una de las razones por las que todavía tiene gente que vaya 
a votar por él. No sé qué pasará en Bolivia con las elecciones.

Entiendo Adriana, muchas gracias. No nos 
hemos equivocado en Willakuy de haber estado 
tras su huella. Sus opiniones, sin duda, van a ser 
importantes para nosotros y para nuestros lectores. 

Gracias a Willakuy.

¡Comunidad de comunidades! es nuestro objetivo

Kurku Cuerpo

41



Kurku Cuerpo

"Repensar  
la razón 
universal"

Entrevista a Aurora Freijo Corbeira

"Repensar la razón universal"

Entrevistador : Hugo Chacón M. 

Nuestra entrevistada es filósofa, nacida en Madrid; 
su formación académica, hecha en los centros más 
destacados de España no le ha impedido formular 
la necesidad de desterritorializar la filosofía y dar 
espacio a una lectura de “otras voces, otras carnes, 
otros colores y otros cuerpos”. Objeta el ideario 
de la colonizacion como “un hecho bondadoso 
en una especie de negacionismo, que pretende 
eufemísticamente llamar provincias a las colonias” 
Añadiendo que es importante “repensar la razón 
universal no solamente nos lleva traer el pensamiento 
decolonial, sino también al pensamiento feminista, 
transfronterizo, etc. Al fin, y al cabo la tesis que 
sostengo,...es que no se puede pensar obviando el 
cuerpo que somos”. Son ideas que señalan un espacio 
de entendimiento entre nuestras sabidurías filosóficas 
y la filosofia europea que esperamos generen un 
espacio Tinkuy que nunca se ha logrado hasta ahora. 

Hemos juntado dos puntos de vista en páginas 
vecinas, el espacio aymara y el castellano, que 
permitirá a nuestros lectores sopesar las diferencias y 
coincidencias entre ambos puntos de vista.

Foto: Isabel Wagemann

42



¿Dónde nació Aurora, en medio de qué familia, 
lugar, vio la luz, ¿cómo influyó su medio familiar?

Soy de Madrid. He nacido aquí y siempre he vivido aquí. Es 
una ciudad a la que quiero y de la que no podría prescindir. 
Sin embargo, siempre están presente mis orígenes familiares, 
gallegos, que si no aparecen en la filosofía que hago, lo están 
en mis dos novelas, Cuerpo vítreo y La ternera. Mi casa siempre 
fue una casa interesada por la cultura, fundamentalmente de 
la mano de mi madre, que amaba la filosofía, la literatura y 
en especial la poesía. Si bien la parte más intelectual de la 
vida familiar residía en la figura materna, la paterna estaba 
dedicada, no solo a trabajar fuera de casa y mantener la 
familia, como sucedía en las familias españolas de entonces, 
sino también al cuidado muy diario de los tres hermanos que 
éramos. Hasta los ocho años, vivía en un barrio humilde, hoy 
ya gentrificado, para pasar luego a un barrio selecto, ante la 
prosperidad económica de mi familia. Estudié en un colegio 
francés católico, paradójicamente, porque mi madre era atea 
y marxista, pero entonces entendía que los mejores colegios, 
los que podrían dar una educación más completa eran, 
desgraciadamente, los colegios privados. Afortunadamente, 
hoy la educación se entiende para muchos de otra manera. 
Mi madre nos contagió la pasión por la cultura: mi hermana 
psicoanalista, mi hermano físico, y creo que los tres 
participamos de una apertura e interés por campos muy 
diversos de la creación intelectual y cultural.

¿Su vocación por la filosofía fue temprana? 
¿Dónde se formó como filósofa, cómo ha sido, es su 
desarrollo académico?

Yo descubrí la filosofía cuando estudiaba Bachillerato. 
Pero de algún modo ya estaba preparada para que aquella 
fuera una materia especial para mí. Era uno de los saberes 
fundamentales de mi madre, aparte del psicoanálisis, lo 
que me hizo seguramente prestar oídos especiales a esa 
disciplina. Y así sucedió. Mis dos años de estudio en el instituto 
hicieron que me decidiera más tarde a cursar la carrera de 
filosofía, en la Universidad Autónoma de Madrid. Ahí estudié 
los cinco años reglamentarios, especializándome en estudios 
de metafísica; realicé también estudios de doctorado, luego 
interrumpidos por mi oposición para profesora de filosofía 
en un Instituto de Enseñanza Secundaria. Más tarde realicé 
el Master en ontología y mundo contemporáneo, en la 
Universidad Complutense de Madrid. En ambos estudios 
me acompañaron dos de los filósofos más importantes de 
España, Á. Gabilondo y J.L. Pardo, que me ayudaron a entender 
la filosofía como lo hago hoy. Resultado de los estudios con 
ellos son mis dos libros publicados de filosofía, Perdidos 
para la literatura, y Tanta luz Pasolini. En el primero de ellos 
es una indagación a propósito de la identidad personal, 
apostando, entenderla como una identidad narrativa, y a 
partir de ahí hay un estudio que parte de Aristóteles para 
llegar a las filosofía de Paul Ricoeur. En cuanto a Tanta luz 
Pasolini, es una aproximación al pensador, cineasta y escritor 
Pier Paolo Pasolini, en conversación con otros filósofos, 
fundamentalmente, con el italiano, Giorgio Agamben. 
Aunque en los últimos años mi actividad como escritora, 

me ha llevado más dedicación, sigo escribiendo leyendo y 
pensando filosofía. Es, afortunadamente, inevitable.

¿Cómo armoniza su vocación por la literatura y sus 
labores como filósofa?

Mis últimos años en el estudio de la filosofía dentro de la 
universidad, ya vislumbraron que había una conversación 
fundamental entre la palabra filosófica y la palabra literaria. 
De hecho, uno de los libros que más han influido en mí 
estudio filosófico ha sido la Poética de Aristóteles. También 
mi estudio en los cursos de doctorado en la UAM, me llevaron 
al pensamiento francés de autores como Michel Foucault o 
Gilles Deleuze, en los que la literatura juega un papel central. 
Junto a ellos aparecieron también autores como Bataille, 
Barthes y, como no, W. Benjamin. Fruto de ello, ha sido uno 
de los libros de los que hablaba antes. Sin embargo, escribir 
literatura llegó mucho más tarde, hace apenas unos años. 
No contaba con ello y no era mi intención. Apareció sin 
saber muy bien por qué. Pero ahora es algo que me interesa 
especialmente y que ocupa más mi tiempo. Aunque pudieran 
parecer tareas muy dispares, están muy unidas.

En un artículo para el diario El País, de mayo 
2022, señala que la filosofía “está enredada en 
ese gran deseo común: la absoluta necesidad de 
ser felices, la eudamonia, el afán de poder estar 
en paz con nuestros demonios”. Luego, dos años 
después, agosto de 2024, aborda tópicos que se 
distancian de esa afirmación y señala: “ Fanon 
y Césaire son pensadores. Y no son europeos y 
no son blancos, sino negros y de la Martinica. A 
partir de ellos, el pensamiento decolonial toma la 
palabra y con ello aparece la exigencia no solo de 
denunciar los procedimientos colonialistas, sino 
la de hablar desde un cuerpo y un lugar distintos al 
hegemónico”. ¿Hubo un cierto giro en su concepción 
de la filosofía?, pues aquí manifiesta un interés que 
va más allá de la necesidad de ser felices a través de 
la filosofía, reclama la necesidad de abordar una 
realidad infeliz.

No creo que haya contradicción, y si la hubiese, bienvenida 
sea. Creo que el pensamiento implica vueltas, idas y venidas e 
incluso rizomas. En este sentido, siempre recuerdo a Foucault, 
al que muchas acusaron de contradictorio y por su respuesta 
en defensa de la contradicción. Y uno de mis pensadores 
más admirado, Pasolini, del que hablaba antes y sobre el 
que he investigado ampliamente, reconocía y sabía que su 
identidad era contradictoria, lo cual le hacía sufrir, pero a 
la vez hacía de él el gran pensador que fue. No obstante, 
como decía, creo que no la hay. Es innegable que todos 
queremos ser felices, y en eso soy, creo que todos somos muy 
aristotélicos. Esa es nuestra aspiración máxima. Pero no se 
trata de una felicidad individual, eso nunca lo sustentarían 
nuestros griegos, que por lo menos en el pensamiento 
europeo son centrales, sino que se es feliz si también lo es 

"Repensar la razón universal"

Kurku Cuerpo

43



el otro, es decir, hay una preocupación por lo comunitario. 
Por eso la filosofía es siempre también una ética, y siempre 
de algún modo también una política. Están indisolublemente 
unidos. Por eso inevitablemente tenemos que abordar una 
realidad infeliz, que está siempre presente, al menos para 
limarla, rebajarla, aminorarla. Y por eso, en esa ocasión traía 
otros pensadores, Fanon y Cesaire, pensadores sumamente 
políticos. Metafísica, ética y política son una y se necesitan. 
Si no es así, la metafísica es palabra muerta. De algún modo 
es lo que decía Platón, Bien, Verdad y Belleza son una, la Idea 
vértice de todas las demás.

Encuentro otro antecedente. En otro artículo, de 
agosto del 2022, donde cuestiona la ley de “no 
contradicción” en la filosofía griega. Lo explica: 
“que nada puede ser y no ser a la vez y en el mismo 
sentido. Aristóteles lo consideró, por su rango, 
el primer principio, aquel del que derivarían los 
demás” Y alerta a continuación del peligro de 
“pasar la validez de este principio a campos que 
no le corresponden, como puede ser el del arte, 
la moral o los afectos”. ¿Son estas afirmaciones 
una cierta ruptura con la filosofía occidental? ¿Es 
posible aplicar por partes un principio que es “ley” 
en el pensamiento occidental, aquí sí, aquí no?

Yo no querría ser categórica a la hora de hacer afirmaciones. 
Lo que intento es mirar algunos asuntos desde otros lados 
que puedan abrir nuevas perspectivas. No dudo, ni quiero 
hacerlo, del principio de no contradicción que es básico y 
vertebrador de todo el pensamiento y no solo filosófico, sino 
también científico, por ejemplo, del mismo modo que lo es 
lo es también el principio de razón suficiente. Es inevitable 
y es muy fructífero contar con ellos. Incluso se puede 

afirmar que su verdad es ontológica. Lo que planteaba 
en este artículo es la necesidad de pensar que, llevado a 
otros campos, el principio puede resultar muy restrictivo. Es 
decir, no negarlo, asumirlo, pero mirarlo de otro modo. En 
ese sentido es un tratamiento muy hegeliano del asunto. El 
principio de no contradicción llevado al arte acabaría con 
por ejemplo el decir poético. Creo que eso es aceptado por 
todo el mundo. Querría pensar, sin embargo, qué sucede 
cuando el principio de no contradicción se lleva a un asunto 
moral. El artículo venía a propósito de una reciente ley 
aprobada en España, la ley del sí es sí, una ley absolutamente 
necesaria a propósito del consentimiento en la relaciones, 
que ha supuesto un avance cualitativo y definitivo para las 
causas feministas. Sin embargo, afirmar que solo si sí, que 
es un modo de enunciación del principio no contradicción 
que ha llevado a cancelaciones dogmáticas, porque niega la 
posibilidad de la ambigüedad en el consentimiento. Quien 
ilustra adecuadamente esta controversia es la filósofa 
española Clara Serra. Legislar el sexo con arreglo del deseo 
es la vía directa al punitivismo, afirma. Incluso más, a la 
política de la cancelación, añadiría yo. Es muy arriesgado 
pasar ese principio a la lógica del deseo, que se rige por 
otras cuestiones difíciles de cifrar. 

Pregunto lo anterior en el propósito de seguir la 
huella de un proceso que después arriba a una especie 
de consolidación en su artículo reciente, de agosto 
2024, denominado “Pienso donde existo” donde 
objeta a Descartes y sostiene que “La filosofía, el 
pensamiento, debe ser por eso una geocorpofilosofía, 
un pensamiento descentralizado, un paradigma 
otro. Por mucho que se quiera establecer, no hay 
un grado cero de la epistemología: el conocimiento 
no puede ser objetivo, neutro ni universal, porque 
inevitablemente el pensamiento posee una 
geografía de carne. La ontología debe quebrarse en 
ontologías otras, periféricas, mestizas, raciales, lo 
que significa que en el pensamiento debe operarse 
un desplazamiento y una desterritorialización”.

De nuevo ese artículo recientemente publicado en el 
diario El País, es fruto de la reflexión a propósito de un 
encomiable propósito, en este caso del Ministro de Cultura, 
que propone hacer una nueva visión, una reconsideración, 
del colonialismo dentro de los Museos nacionales españoles. 
Traje entonces a Descartes, como representante de una teoría 
del conocimiento que encumbra al sujeto despojado de sus 
peculiaridades. Fue necesario entonces, y seguramente es 
necesario aún, hablar de una subjetividad neutra, universal, 
desde la que poder dar cuenta de la existencia de la realidad. 
Pero estamos en otro momento histórico y de pensamiento 
y necesariamente llamados a considerar otras perspectivas. 
Sobre todo cuando ese sujeto o esa conciencia protagonista 
del pensamiento de Descartes era una conciencia masculina, 
blanca y centroeuropea. Por eso la bienvenida a esa 
reconsideración de los museos y una lectura desde otras 
voces, otras carnes, otros colores y otros cuerpos. Y más si 

"Repensar la razón universal"

Kurku Cuerpo

Pero estamos en otro momento 
histórico y de pensamiento y 
necesariamente llamados a 
considerar otras perspectivas. 
Sobre todo cuando ese sujeto o 
esa conciencia protagonista del 
pensamiento de Descartes era una 
conciencia masculina, blanca y 
centroeuropea. Por eso la bienvenida 
a esa reconsideración de los museos 
y una lectura desde otras voces, otras 
carnes, otros colores y otros cuerpos.

44



tenemos en cuenta cómo algunos partidos políticos de la 
extrema derecha, por ejemplo en España, sostienen en su 
ideario que la colonización fue un hecho bondadoso en una 
especie de negacionismo, que pretende eufemísticamente 
llamar provincias a las colonias. Repensar la razón universal 
no solamente nos lleva traer el pensamiento decolonial, sino 
también al pensamiento feminista, transfronterizo, etc. Al fin, 
y acabo la tesis que sostengo, que sostenemos, es que no se 
puede pensar obviando el cuerpo que somos.

La afirmación anterior me llamó la atención por 
provenir de una pensadora europea, y me lleva a 
preguntar si la idea está siendo desarrollada para 
publicarse en un texto futuro.

Ese acercamiento a un pensamiento de una ontología 
poco firme y la necesidad de una corpogeofilosofía surge a 
propósito de la lectura del Homo Sacer de Giorgio Agamben 
y de su tesis, allí desarrollada, a propósito del campo de 
concentración como paradigma de la modernidad. Al fin y al 
cabo lo que se sostiene en esa trilogía del autor italiano es 
que Auschwitz existió antes de Auschwitz y existe después de 
Auschwitz. Y eso lleva a la necesaria lectura de pensadores 
de otros lugares que no son centroeuropeos. Ese estudio de 
ese texto me llevó a acercarme a Fanon, Spivak, Alzaldúa, 
Mignolo, Dussel, y Grosfoguel entre otros, autores difícilmente 
estudiados en estas geografías. El Discurso sobre colonialismo, 
Los condenados de la tierra, el concepto de subalterno, fueron 
lecturas revolucionarias para una pensadora centroeuropea 
como puedo serlo yo. Pero la cosa es complicada. Levinas y 
Sartre ya hicieron este giro a propósito de Argelia, pero se les 
señaló como un pensamiento europeo que está pensando en 
lugar de los pensamientos periféricos. Lo cual hace que este 
giro sea muy controvertido. Hablar por otro al fin y al cabo es 
quitarle la voz. Es muy difícil. En mi libro, Tanta luz, Pasolini, 
y a colación de esa mirada poética hacia lo otro del poeta 
que es Pasolini. he tratado de arrojar un poco de ludo sobre 
estos asuntos.

¿Encuentra este pensamiento cobijado por otros u 
otras pensadoras europeas? En nuestro continente 
tampoco es un pensamiento extendido, pocos 
emiten ideas semejantes. Considero que este campo 
posee un futuro enorme. ¿Cómo lo aprecia usted?

Me consta que, por ejemplo, en la Universidad Complutense 
de Madrid, una de las más importantes de España como 
usted sabe, existe un Master dedicado a multiculturalismo 
poscolonial iberoamericana. Y la Universidad Autónoma 
de Madrid oferta estudios poscoloniales sobre el Sáhara 
occidental. Espero que la revisión que adelanta Ernest 
Urtasun, el actual Ministro de Cultura de mi país, sirva para 
que se ponga el foco sobre el proceso de colonización, 
su relectura y el pensamiento decolonial. En cuanto a su 
pregunta a propósito de su continente, me sorprende y 
desazona que estos estudios e investigaciones no estén más 
extendidas, según dice. Esa falta requiere sin duda una atenta 
reflexión.

Por favor, amplíe un poco este concepto: “que en el 
pensamiento debe operarse un desplazamiento y 
una desterritorialización”.

El término es deleuziano y muy incorporado en el pensamiento 
actual, junto al de territorio y el de reterritorialización. 
Tomando casi textualmente las palabras de Guattari y Deleuze, 
podemos decir que diremos que la desterritorialización 
puede ser considerada como un movimiento por el cual se 
abandona el territorio, una operación de líneas de fuga, y 
por ello es también una posibilidad de reterritorialización y 
de construcción del territorio. Ese planteamiento señala la 
posibilidad de nuevos mapas. Es desde ahí desde donde lo 
llevé a mi tesis en el artículo que usted cita. 

¿Se observa en España, una mayoritaria opinión 
contraria a considerar la presencia española en este 
continente, invasión la denominó, como perjudicial 
para los pueblos invadidos? Observo que se niegan 
a evaluar este acontecimiento desde otra óptica. 
Usted lo esboza en su artículo. ¿Por qué es tan 
intensa y común esta manera de ver la historia? 
¿Qué requiere para un cambio?

Está ya contestada anteriormente -ultraderecha negacionista-.

¿Cómo observa el futuro de esta forma de pensar, el 
pensar desde nuestro lugar?

No sabría decir. No soy experta en la materia. Pero ojalá 
aparezcan nuevos mapas. 

"Repensar la razón universal"

Kurku Cuerpo

45



Política, Cultura y Arte

País de todas las 

las  sangres y la

imposibilidad

del mestizaje

Marzo 2023

#Huk - #1

Identidad 

y ficción del 

mestizaje

PAG. 24

PAG. 08

PAG. 12

PAG. 54

Entrevista

Arte

Cebaldo de León, 

Kuna de Panamá

Garcilaso, ¿primer peruano?

Javier Ninanya, 

una mirada huanca

Política, Cultura y Arte

El mundo 

andino y 

Occidente

Junio 2023

#Iskay - #2

PAG. 16

PAG. 08

PAG. 68

Arte

Visión del indio 

en J.C. Mariátegui

Complementariedad 

andina y dialéctica 

materialista

Ugo Velazco, un poeta 

en Huancayo

El marxismo y el capitalismo desde 

la perspectiva del pensamiento 

ancestral de nuestro continente

PAG. 47

Conversatorio

¿armonía imposible? 

Política, Cultura y Arte

Construyendo 

nación desde las 

comunidades 

de valle

Septiembre 2023

#Kimsa - #3

PAG. 34

PAG. 37

PAG. 40

PAG. 48

PAG. 64

PAG. 06
El andino modelo de 

desarrollo

 Especial: Por el camino 

ancestral del valle 

del Vilcanota
PAG. 44

Luis Alfredo Lozano (Ecuador), 

mirada honda sobre el 

territorio andino

Jorge Sánchez-Pérez (Canadá), 

el fin del estado Nación y 

el proyecto de Perú

Javier Hernández (Perú), 

¿es posible un orden andino?

Nina Huamán, voz quechua 

tejiendo un proyecto comunal

Arte: Wilmer Ramos, retablista ayacuchano

Política, Cultura y Arte

Universo de 

ideas en el 

mundo andino

Diciembre 2023

#Tawa - #4

PAG. 24

PAG. 39

PAG. 63

PAG. 14
Josef Estermann (Suiza): 

Abya Yala como lugar filosófico

 Entrevista: 

Josef Estermann, 

entropado con el 

mundo andino
PAG. 06

Hugo Chacón (Perú): 

Bases de interpretación de

la civilización andina

Serapio Mucha (México): 

La confrontación entre la cosmogonía y la 

metafísica exógena en los andes

(ARTE) Suni Sonqo: Belleza, Arte y 

Compromiso Político

Política, Cultura y Arte

Abril 2024

#Pichqa - #5

PAG. 22
José Álvarez:  

Hermandad andino-amazónica

PAG. 14Entrevista:  

Nosotros, los Awajún

PAG. 41

Procesos autonómicos en la  

Amazonía. Frederica Barclay

Amazonía 

andina: 

la autodeterminación como 

alternativa civilizatoria

PAG. 33

Voces alternativas del 

territorio amazónicoConversatorio:
PAG. 70

S. Varese, pensamiento 

amazónico vigente
Entrevista:

Política, Cultura y Arte

Junio 2024

#Soqta - #6

PAG. 58

PAG. 8Grimaldo Rengifo: 

¿Por qué la escuela no 

es amable?

Patricio Guerrero (Ecuador): 

Sembrando una educación desde 

la espiritualidad y la sabiduría de 

la chakana del corazonar

    Windsor Torrico (Bolivia): 

Reformas educativas en Bolivia: 

tensiones, disputas y desafíos 

frente a lo indio 

PAG. 66

Nueva educación, 

con todas las 

sangres y todos los 

saberes

PAG. 26

Crónica:  

Escuela Intercultural  

Bilingüe de Cantagallo

PAG. 39

Willakuy conversa con 

Alfredo Gómez-Müller
Entrevista:

Kurku Cuerpo

Nuestro mundo andino siempre fue una tierra de relatos. Desde Caral hasta el presente, el 
relato circuló vital en torno a fogatas y fogones, en todos los territorios de nuestra vasta y 

diversa geografía. Así, la palabra oral, fue pasando de boca a oído 
y de corazón a corazón; fue vehículo para la transmisión y soporte de la tradición; 

fue canto y fue rezo; fue silenciada y ardió en las hogueras del exterminio; 
transmutó en un código impuesto y superó su trauma 

para arder en un fuego renovado.

En este espacio-tiempo, esa palabra propia recupera la llama de poder y se erige dispuesta y 
disponible como un estandarte que nos convoca, nos reúne y nos une en el desafío de volver 

a pasar por el corazón nuestra memoria ancestral.

Desde ese sentipensamiento nació la Revista Willakuy –cuyo nombre traducido al castellano 
quiere decir contar, relatar, informar, anoticiar–. De esto hace ya casi dos años y 7 números 

publicados trimestralmente, sin interrupción.

Willakuy es una publicación germinal y fundante, con infinitas posibilidades de expansión en 
el mundo andino y más allá de sus fronteras; un activador de despertares para vivir y convivir 

en y con identidad en el Siglo XXI; un homenaje a nuestros antepasados 
y una semilla de esperanza para los que vienen detrás.

Esta revista es una labor cien por ciento voluntaria. Todos y todas en el comité editorial, los 
colaboradores en diversos países, articulistas, entrevistados y demás personas, recibimos 

únicamente la enorme satisfacción que trae lo que se hace con amor.

Pero cada número supone gastos ineludibles a asumir.
Por eso y mientras sea necesario, solicitamos y agradecemos

la colaboración de quienes puedan y se sientan motivados a hacerlo.

¡Añaychaykichis! 
 ¡Les agradecemos!

Su colaboración  
es apreciada

46

Tu colaboración es importante para continuar

996 314 899 patreon.com/willakuy paypal.me/willakuy



Política, Cultura y Arte

Junio 2024

#Soqta - #6

PAG. 58

PAG. 8Grimaldo Rengifo: 

¿Por qué la escuela no 

es amable?

Patricio Guerrero (Ecuador): 

Sembrando una educación desde 

la espiritualidad y la sabiduría de 

la chakana del corazonar

    Windsor Torrico (Bolivia): 

Reformas educativas en Bolivia: 

tensiones, disputas y desafíos 

frente a lo indio 

PAG. 66

Nueva educación, 

con todas las 

sangres y todos los 

saberes

PAG. 26

Crónica:  

Escuela Intercultural  

Bilingüe de Cantagallo

PAG. 39

Willakuy conversa con 

Alfredo Gómez-Müller
Entrevista:

Micaela Bastidas, presente

Un tiempo de solsticio la vio nacer
y resonó su llanto primigenio
como el grito augural de la insurgencia.
Rebeldes, las dos vertientes de su sangre,
fueron chispa temprana en la candela
contra la injusticia, el abuso y la opresión.
Mujer indómita de innegable estatura,
sin más atavío que ideales de oro y plata.
Valerosa y valiente; vehemente y visionaria.
Huayco libertario en el espacio andino.
 “Amantísima” compañera de José Gabriel;
su par vibracional complementario, su yanantin;
y en el sueño compartido de la emancipación,
su consejera y estratega principal, su Generala.
Heroína que nunca se rindió y que a todo renunció:
hasta a lo más precioso; hasta a lo más preciado.
Violentamente condenada por haber desafiado
el canon colonial de su género, 
para ser ella misma y devenir
presencia femenina en la batalla.
Mostró su muerte el rostro más cruel de la barbarie: 
con violencia y sin clemencia la mataron, sí; 
y fue su cuerpo mutilado repartido en los poblados.
Implacable, la historia oficial tendió su velo,
buscando cubrir de olvido su estoicismo;
pero en Piccho y Tungasuca; en Arequipa y Carabaya;
pervive su lucha en la consciencia colectiva,
activa la memoria y florece renovada.
Presente, aquí y ahora, Micaela,
en las cuatro esquinas del Sol.
Presente, ahora y siempre,
en cada uno de nuestros territorios,
mientras seguimos buscando 
en el mapa azabache de sus trenzas,
ese destino de unidad en lo diverso
que todavía nos debemos.

Isabel M. Álvarez /2024

Kurku Cuerpo

Micaela Bastidas, 
presente

47



Kurku Cuerpo

Autora : Gloria Salinas Valdéz

Relaciones del par 
complementario 
para el Buen Vivir

Relaciones del par complementario para el buen vivir

La autora es Antropóloga, licenciada en 
Educación intercultural bilingüe y posee 
una maestría en Desarrollo Rural. Entre 
otras publicaciones es autora de: “Yanantin-
Yanapakuy, civilización paritaria cooperante” 
y “Juan Santos Atawallpa, misión solar inkaq”.

Su artículo señala los fundamentos de 
las relaciones entre la mujer y el hombre, 
situándolo en la comunidad integrada por 
la sallqa, wakas y el cosmos, con el núcleo 
binario femenino/ masculino. La dominación, 
señala convirtió a la mujer en un ser 
“deficitario” y objeto de lujuria y comercio 
y suscrita en dogmas religiosos. Señala que 
la solución a estos planteamientos es la 
descolonización de teorías y dogmas que 
organicen un Orden Andino donde la ayuda 
mutua y la complementariedad de la pareja y 
la comunidad florezcan de nuevo. 

48



El eje central de las relaciones del par complementario: 
hombre/mujer, en territorio andino, parte de concebir los 
códigos ancestrales sobre el Ordenamiento Andino (OA), 
que los pachayachiq (sabio) descifraron de la pacha (tiempo, 
espacio), donde todo lo que existe está compuesto por 
materia y energía, el ApuKonTiqseWayraQocha (fuego, agua, 
viento, tierra), sexuado femenino/masculino de naturaleza 
impar, unido por el tiqse- tejido, en la trama de la existencia, 
inmenso mar de energías de las hinantinpacha (multiverso). 

Los runakuna/humanos, recrearon el buen vivir en la 
comunidad humana respetando e interrelacionándose con la 
comunidad natural (sallqa), la comunidad de la wakas y el 
cosmos forjando el Orden Andino (OA), donde las relaciones 
sociales se constituyen desde el núcleo binario femenino/
masculino impar (chulla) que se parifica, según la ley de 
correspondencia (kaqnin) para complementarse (yanantin). 
La matriz se desarrolla en espacios de vida agreste y los 
runas/humanos enfrentan meta problemas de sobrevivencia 
que superan mediante la ayuda mutua (yanapakuy) “motor 
de su historia”, fortaleciendo en ellos, la empatía1 (capacidad 
de vincularse) al encontrarse en el (tinkuy). 

El Yanantin es la esencia de la relación humana que se 
perfecciona en los sistemas de parentesco (ayllu), base de 
sociedades comunitarias. El hombre/mujer, cada uno con su 
singularidad impar, se parifica y complementa para cumplir 
el proceso reproductivo- productivo en el ayllu, el pueblo, 
la saya y el suyu. “La paridad no es otra cosa que, la forma 
en que se manifiesta el equilibrio entre los seres vivos que, a 
diferencia de los seres inertes, se sostiene en intercambios que 
son complementarios”2. El hecho, se plasma en el encuentro 
(tinkuy) de Pachakamaq y Pachamama que representan la 
unidad y la diversidad de la pacha-ka, en relación del todo 
con las partes. 

Los PachaYachaq ordenaron en forma paritaria los ayllus 
(sistemas de parentesco): uno, político, la unión del ayllu 
de ayllus- El Qatun Ayllu comunitario, y dos, el camino 
espiritual- El Qatun Inkaq Panaka, consolidado en el Tawa-
Intin-Suyo, máximo avance equilibrado de la humanidad. El 
pensar cosmogónico, cooperante y la complementariedad 
hombre/mujer–Yanantin, es la piedra basal de todo lo 
que existe con su propia identidad, su singularidad que se 
armoniza al unirse y relacionarse con su par, es la trama del 
tejido: “LA EXISTENCIA ARMÓNICA EN EL BUEN VIVIR”, LA 
COOPERACIÓN-YANAPAKUY, LA PARIDAD COMPLEMENTARIA-
YANANTIN, EL SISTEMA PARENTAL/COMUNITARIO-AYLLU; 
LA RECIPROCIDAD-AYNI Y LOS DESEQUILIBRIOS QUE 
EQUILIBRAN- PACHAKUTIQ”.

Hace más de 500 años, los euro-asiáticos impusieron el 
sistema de muerte, en su forma colonialista justificado por 
la Doctrina del Descubrimiento cuyo núcleo mítico fue el 
racismo en contra los pueblos y el sexismo en contra de la 

1	 Ver: Pablo Masías, El Gen de La Empatía Centro De Estudios Andinos Arequipa -Perú
2	 Ver: Pablo Masías en Método Paritarios Andinos Centro De Estudios Andinos Arequipa -Perú

mujer. Entonces, los runas/humanos fueron sometidos y 
exterminados quebrando su continuidad histórica. Estos 
hechos continúan en el presente, porque nuestros ancestros 
jamás capitularon, y las luchas de liberación de los Inkaq fue 
capitalizada por encomenderos, criollos herederos de los 
invasores quienes transmutaron a ciudadanos formando el 
Estado-nación de coloniaje interno, sobre territorios ajenos y 
negándolo a sus poseedores. 

La descolonización y la liberación, es el reclamo histórico que 
emerge de las profundidades de las montañas (Apus), en este 
camino debemos revalorar nuestras raíces, reconstituyendo 
el Orden Andino. La tarea no es fácil, estamos programados 
a repetir y defender dogmas ajenos a nuestra realidad, 
aceptamos la razón de la sinrazón, sin cuestionar cuál 
catecismo, dizque fe. El núcleo ideológico fundamental del 
sistema de explotación, fue infiltrado en nuestra consciencia 
por la religión, fundado en la creencia de un dios no-binario 
que gobierna el universo, “unidad creadora”, o punto de 
origen “creado” que “revela la verdad, como una verdad que 
es de naturaleza mística”3, entramado de ideas y conceptos 
tergiversados que oculta lo simple de “la unidad”, y demuestra 
lo complicado que resulta obtener o “sacar de esta a toda la 
existencia”.

Así se articularon en forma retorcida las relaciones entre 
humanos, convirtiendo a la mujer en un ser “deficitario” 
y “objeto” de lujuria/comercio, satanizando su condición 
femenina y humana suscrita en dogmas religiosos. Las 
relaciones urdidas por los patriarcas bíblicos destruyeron la 
imagen de la mujer y la feminidad; en estos tiempos, en el 
correlato de esa aberración, se disputan el control social de 
la mujer, los virreyes del desarrollo azuzan la guerra de sexos 
(teoría de los deseos), ofreciendo la panacea de derechos e 
igualdad. 

3	 Ver: LAJO, JAVIER, Qhapaq Ñan: La Ruta Inka De Sabiduría.

Relaciones del par complementario para el buen vivir

Kurku Cuerpo

El Yanantin es la esencia de la 
relación humana que se perfecciona 
en los sistemas de parentesco (ayllu), 
base de sociedades comunitarias. 
El hombre/mujer, cada uno con su 
singularidad impar, se parifica 
y complementa para cumplir el 
proceso reproductivo- productivo en 
el ayllu, el pueblo, la saya y el suyu. 

49



Se implementa la perspectiva de género como agenda 
suprema, en todos los ámbitos y erigida como “única” 
alternativa para resolver las relaciones conflictivas entre los 
humanos, sin tocar las bases del sistema que fundamentan 
la desigualdad, la idea se impone desde la “agenda mínima 
20-30” del orden global, cuyo trasfondo es desestructurar 
las bases formativas de las familias, además de los sistemas 
comunitarios basados en el parentesco (ayllu). El fin retorcido, 
es enfrentar y usar a las mujeres como punta de lanza y a 
los hombres como maquinaria de exterminio, evitando que 
transiten a conciliar y resolver la crisis en la que se hallan 
inmersas comunidades y sociedades.

Dichas propuestas exógenas, colisionan con las barreras 
culturales en pueblos colonizados que mantienen su 
matriz primigenia, por eso, infiltran comunidades y 
pueblos distorsionando con prédicas de-coloniales (saber, 
género etc.), el entronque entre el sistema comunitario y 
el feminismo (feminismo comunitario), sin entender que 
son dos sistemas y realidades con procesos distintos, sin 
posible punto de encuentro. El plan fue acordado desde la 
Conferencia Internacional sobre la Población y el Desarrollo 
de 1994 y, la IV Conferencia de Beijing de 1995, el Perú 
participó representado por Alberto Fujimori junto a las 
ONGs feministas, quienes decidieron perpetrar los dictados 
globales en poblaciones del Perú con las esterilizaciones 
forzosas a mujeres indígenas. Para cumplir con tal aberrante 
fin, crearon el Programa Nacional de Salud Reproductiva 
y Planificación Familiar durante el período 1996-2000 
ofreciendo en el acuerdo 19 de Beijing discursos humanistas4: 
“esencial diseñar, implementar y monitorear políticas y 
programas sensibles al género que sean eficaces, eficientes 
y se refuercen entre sí, incluyendo políticas y programas de 
desarrollo, con la plena participación de las mujeres a todos 
los niveles, lo cual favorecerá su avance y empoderamiento”. 
La realidad es que, aplicaron políticas eugenésicas para 
exterminar razas, según ellos, degeneradas mostrando su 
monstruoso racismo. Entonces, la ejecución del enfoque 
de género, colisiona con barreras o límites definidos por el 
Orden Andino, que perdura en la memoria colectiva por más 
de 500 años aún cuando, imponen la inclusión del citado 
enfoque en “proyectos de desarrollo” a ser implementados 
en países “subdesarrollados”, la exigencia de cumplir y que 
el estado legisle políticas públicas plasmadas en la agenda 
20-30.

En la cotidianidad la supremacía globalista, reproduce 
rivalidad, competencia, corrupción y feminicidios, es el diario 
morir donde se quiebran los lazos familiares y se fragmenta 
el tejido social comunitario. Por otro lado, la aplicación de 
políticas de Estado de exclusión, exterminio y negación, 
cumplieron con el propósito de convertirnos en minorías y 
estigmatizar a los “ciudadanos de tercera clase”, negando la 
identidad originaria e induciendo a “blanquearse” para sólo 
así, ser aceptados como mestizos mitad indios, mitad cholos. 

4	 La Declaración De Beijing

Estos hechos, impidieron e impiden encaminar nuestras 
relaciones entre hombres/mujeres en equilibrio; desde 
nuestra perspectiva constatamos que ambos convivimos 
en un laberinto de miseria, enajenación, neurosis y ahí 
confrontamos hasta la muerte. Por ello, indagamos, ¿no 
existe otra manera de superar el conflicto? Y afirmamos que, 
el camino es la descolonizaciòn de teorías y dogmas que 
sustentan el sistema de dominación e impiden reconocer a los 
runas/humanos andinos y los pueblos como sujetos jurídico-
políticos titulares del territorio, que ordenaron un modelo de 
vida equilibrado y valoraron a las dadoras de vida en el Sumaq 
Kawsay. En ese marco, es necesario dilucidar las condiciones 
diferenciadas que se dieron en dos espacios; Euroasía donde 
se construyó el sistema de dominación sustentado en la 
teoría de superioridad/ inferioridad en las relaciones de los 
humanos (esclavismo), entre el hombre/mujer (patriarcado) 
y los pueblos (colonialismo), impuesto mediante el terror y 
el genocidio de comunidades originarias; mientras el Orden 
Andino; la ayuda mutua y la complementariedad de la pareja 
y la comunidad, florecían en estos espacios.

Partiendo de esta idea planteamos lo siguiente: reconstituir 
el Orden Andino con relaciones equilibradas del par 
complementario en la comunidad del Bien Vivir, que 
practican la ayuda mutua, la reciprocidad; sólo así, 
podríamos superar la espiral de violencia en la que estamos 
inmersos. Debemos reconstituir nuestro mundo que supo 
establecer todo un sistema de ideas, sobre las relaciones 
sociales, desde la premisa: “El orden andino (OA) difiere 
radicalmente de otras desarrolladas en el devenir histórico 
de la humanidad, con códigos, leyes símbolos y principios 
que permitió el surgimiento del modelo donde la vida no 
se origina por el poder, sino por la integración y relaciones 
de complementariedad, que forjó La sociedad Naturalista-
Cooperante”, recreando en el presente, LAS RELACIONES DEL 
PAR COMPLEMENTARIO PARA EL BUEN VIVIR”.

BIBLIOGRAFÍA
MASIAS NUÑEZ DEL PRADO, P. El Gen de La Empatía. 2018, 
Centro De Estudios Andinos Arequipa - Perú.

MASIAS NUÑEZ DEL PRADO, P. 2018, El Método Paritarios 
Andinos, Centro De Estudios Andinos Arequipa - Perú.

LAJO, JAVIER, Qhapaq Ñan: La Ruta Inka de Sabiduría, 2005 
- Lima Perú.

LA DECLARACIÓN DE BEIJING IV Conferencia Mundial sobre 
las mujeres -1995

SALINAS VALDEZ G. Las relaciones de Paridad en el Espacio 
Andino. 2013, Huancayo- Perú. 

Relaciones del par complementario para el buen vivir

Kurku Cuerpo

50



Mujeres, 
ancestralidad y  
memorias 
fragmentadas

Mujeres, ancestralidad y memorias fragmentadas

Kurku Cuerpo

Las autoras son parte de la Comunidad Warmi Huaco, un espacio que 
cuestiona, interpela y reflexiona la historia contada y la omitida, la historia 
de las indias y las mestizas, las nadie, las innombradas, que son parte de 
nuestro linaje. 

Por ello, nuestra comunidad hace un tejido a varias manos y voces, con 
recuerdos que provienen de la memoria de miles de mujeres. Ha sido 
necesario iniciar un proceso de destejido colectivo de nuestras historia, 
desde nuestros caminos individuales, diversos pensamientos, sentires y 
orígenes, con el fin de tejer la historia con ojos y memoria de mujer. 

Se trata de un testimonio de las propias voces comunales de mujeres de 
la ciudad de La Paz que expresan su opinión sin intermediarios. Luego de 
un recuento de las razones históricas que han configurado su realidad 
concluyen que no se trata de poner el tema de la mujer en agenda de 
discusión, como mandato de los programas de desarrollo, sino que se trata 
de discutir la situación de las mujeres desde las violencias heredadas del 
sistema colonial con profundas raíces patriarcales y racistas, las que en 
definitiva se constituyen en la base de la dominación, sobre los cuerpos de 
mujeres y los territorios. Consideran por ello la necesidad de descolonizar 
lo ancestral. 

Autoras : Sandra Ochoa Ramos, Lenny Tito Hidalgo y Elizabeth López Canelas

51



De qué hablamos cuando nos 
referimos a lo ancestral 
Según el Diccionario de la Lengua Española, lo ancestral se 
refiere a algo “remoto o muy lejano en el pasado”, entonces 
la ancestralidad es un concepto que evoca lo antiguo. 

Este aspecto es crucial porque designa una temporalidad, 
que marca el punto de quiebre y el límite de la historia de 
los pueblos frente a la homogeneidad “civilizatoria” de la 
modernidad. Entonces, lo ancestral se refiere a un punto o 
centro de origen, que llega a expresar una identidad y en 
base a ello manifestar ciertas características culturales como 
formas de vida, valores, lengua, rituales, filosofía y otros.

Por lo tanto, la narrativa de lo ancestral desde los pueblos 
indígenas está atravesada por dos elementos, por un lado 
lo que podemos denominar el “factor del tiempo intacto” y, 
por otro lado, la “narrativa del equilibrio y la no violencia”. 
El tiempo intacto se refiere a un recuerdo real o creado de 
un momento en la historia de los pueblos indígenas – en 
este caso – las comunidades aymaras en La Paz donde se 
vivía en armonía y complementariedad, aspectos que son 
utilizados como utopías y rememoranzas esperanzadoras 
ante el sistema actual, creándose un romanticismo que nos 
induce a ver lo ancestral como algo inmutable que debe ser 
reproducido sin cuestionar. Esta situación es como una espada 
de doble filo, porque puede ser estímulo de reconstrucción 
de identidad y, a la vez, generar fundamentalismos que no 
permitan comprender la dinamicidad y complejidad de los 
grupos humanos. 

La narrativa del equilibrio y la no violencia, se refiere 
precisamente a esa idealización, del pasado o el tiempo 
ancestral, en lo referente al tema de las relaciones de género 
por ejemplo, se usa el concepto de “chacha – warmi” como 
equivalente a la dualidad y complementariedad “hombre – 
mujer”, este concepto hace referencia a un tipo de relación a 
través del cual las comunidades viven en una armonía entre 
hombres y mujeres. Sobre el particular volveremos más adelante. 

Por último, es importante mencionar que para que un 
elemento o tradición se vuelva ancestral, tiene que ser 
aceptada e implementada por una comunidad o grupo 
cultural que tenga institucionalidad, es decir que exista 

y tenga permanencia y coexistencia en un territorio, esa 
precisamente esa coexistencia y permanencia lo que permite 
generar normas y reglas. 

Memoria fragmentada y 
ancestralidad 
Es importante recordar que las comunidades andinas han 
sufrido un largo proceso de colonización y cristianización que ha 
marcado de manera irreversible sus dinámicas y procesos, entre 
ellos las relaciones de género y la visión sobre la mujer. Entonces 
el recuerdo de lo ancestral se basa en el recuerdo de fragmentos 
de la memoria que quedan en los rituales y los mitos, muchos 
de los cuales están permeados por el cristianismo impuesto a 
punta de espada y dolor con la denominada y ampliamente 
documentada extirpación de idolatrías.

Por ejemplo, cuando se habla con las mujeres y hombres 
de las comunidades aymaras en Bolivia, sobre los mitos de 
origen, se hace referencia directamente al mito de “Manco 
Kapac y Mama Ocllo” desde la narración oficial de los libros 
escolares que fragmentan el mito original de los “hermanos 
Ayar” y lo reducen solamente a la dualidad de “Manco Kapac 
y Mama Ocllo” como pareja fundacional1. Donde Mama Ocllo 
es la responsable de enseñar a las mujeres los oficios del 
tejido, la siembra, la elaboración de comida, entre otros roles 
femeninos. La memoria de las mujeres y hombres, no recoge 
por ejemplo la figura de Mama Guaco como parte del mito 
fundacional de las 4 parejas de los hermanos Ayar.

En el presente texto no vamos a ahondar en el mito, pero nos 
interesa rescatar la identidad de una de las hermanas que 
el mito menciona, nos referimos a Mama Guaco. El cronista 
Felipe Guaman Poma de Ayala, menciona que una de las 
figuras femeninas más importantes de la mitología andina 
es Mama Guaco, a quién describe como una guerrera fuerte 
y cruel, además de líder de la fundación y expansión del 
Tawantinsuyo, en plena contraposición a la figura de Mama 
Ocllo. En Nueva crónica y Buen Gobierno de Guamán Poma 
de Ayala, describe a Mama Guaco como:

1	 Es importante el hecho de que se reconoce el mito de la pareja de Manco Kapac y Mama Ocllo que es 
en esencia un mito quechua y no refleja la cosmología aymara, mayores referencias en el siguiente link 
https://amautacuna.blogspot.com/2008/03/leyenda-de-los-hermanos-ayar.html 

Nos ha parecido interesante dejarnos provocar por la convocatoria de Willakuy a pensar y discutir ideas sobre la ancestralidad y 
las mujeres, concretamente nos ha movido la idea de pensar: ¿existe una propuesta del rol de la mujer a partir de la ancestralidad? 
Y de ser la respuesta afirmativa: ¿cuál es el rol de las mujeres desde esa ancestralidad?

Respondiendo a esa maravillosa provocación, presentamos este texto, que es el resultado de una serie de intercambios y 
conversaciones que sostenemos de manera colectiva y comunitaria desde hace más de dos años, además de conversaciones con 
mujeres aymaras de la provincia Ingavi del departamento de La Paz. En ese sentido, las palabras que vienen a continuación son 
una suerte de tejido a varias manos. 

Iniciamos pensando en lo qué es y significa la ancestralidad, es decir ¿a qué nos referimos o cómo definimos lo ancestral?, 
posteriormente realizamos un breve posicionamiento sobre el tratamiento del tema de género para interpelar la colonialidad y 
terminamos respondiendo a la pregunta que nos ha convocado.

Mujeres, ancestralidad y memorias fragmentadas

Kurku Cuerpo

52

https://amautacuna.blogspot.com/2008/03/leyenda-de-los-hermanos-ayar.html


Esta dicha mujer dice que fue una gran fingidora, idólatra, 
hechicera, el cual hablaba con los demonios del infierno y 
hacia ceremonias y hechicerías. Y así hacia hablar piedras 
y peñas y palos y cerros y lagunas porque le respondía los 
demonios. Y así está dicha señora fue primera inventadora las 
dichas huacas ídolos y hechicerías encantamientos y con ellos 
les engaño a dichos indios (Huamám Poma de Ayala, 2019)

Sobre Mama Guaco se dice también que fue una “hermosísima 
mujer y de mucho saber y hacia mucho bien a los pobres de la 
ciudad. Dicen que se echaba con los hombres que ella quería 
de todo el pueblo” (Martinez Borrero, 2009). 
 
Evidentemente la descripción que se realiza de Mama Guaco 
dista mucho de la imagen de Mama Ocllo y dista mucho 
también de los estereotipos de mujer y de los roles que se les 
asignaban a las mujeres en los siglos XV y XVI. Recordemos 
que en este tiempo en Europa a las mujeres se les había 
prohibido todo tipo de participación social y relegadas 
al ámbito doméstico y a una dependencia absoluta de la 
tutela de los hombres, por lo mismo, instaurada la colonia 
se instituyó también un orden donde las mujeres fueron 
relegadas al mandato masculino. 

Es por ello que siguiendo a Silvia Federici (2010) consideramos 
que la concepción sobre la mujer y la consecuente división 
sexual del trabajo y los roles de género, tal y como la 
conocemos hoy en día, son el resultado del colonialismo que 
impuso un modo de producción capitalista con la extracción 
minera que ha expropiado los bienes comunes y las formas de 
organización originales. Como consecuencia, se han generado 
relaciones de género funcionales a los sistemas de poder y 
por lo mismo, las formas de valoración de las mujeres y sus 
roles se basan en las formas y valores heredados establecidos 
primero por la colonia, el proceso republicano y luego por las 
haciendas. De ahí entonces que nace la necesidad de hablar 
de las memorias fragmentadas de las sociedades actuales. 

Mujeres aymaras y violencia 
naturalizada 
En las comunidades aymaras, existe un protocolo muy 
marcado por el cual se determina que para la vida en 
sociedad es fundamental la relación de pareja, lo que se 
denomina como “chacha -warmi” (varón – mujer). Por ello, 
el matrimonio se constituye en un rito de paso por el que 
pasan las personas para salir de lo individual a la comunidad 
(Alvarado, 2013). 

La complementariedad en las relaciones entre mujeres y 
hombres en comunidades andinas basadas en el  chacha-
warmi, (hombre-mujer), se materializa en códigos de conducta 
basado en los principios de dualidad y complementariedad 
como pilares fundamentales del desarrollo de la familia y de 
las comunidades andinas (Mayta, 2018).

Este es un principio que en lo discursivo y práctica ritual 
subsiste en la actualidad en las comunidades aymaras, 
sin embargo eso no significa que las mujeres aymaras se 
encuentren en igualdad de condiciones que los varones. En 
este punto, consideramos que no se trata de poner el tema 
de la mujer en agenda de discusión, como algo ajeno o de 
mandato de los programas de desarrollo, en ese sentido, 
creemos que más bien se trata de discutir la situación de 
las mujeres desde las violencias heredadas del sistema 
colonial con profundas raíces patriarcales y racistas, las que 
en definitiva se constituyen en la base de la dominación, 
sobre los cuerpos de mujeres y los territorios (Segato, 2011). 
Dominación que se consolida a través del control y la 
explotación que sigue la estructura binaria de pensamiento 
que polariza lo masculino / femenino, lo productivo / 
reproductivo, lo público / privado, siendo que la segunda 
categoría es infravalorada y que en gran medida se mantiene 
en la actual configuración del chacha - warmi. 

Sobre el particular, hemos realizado un proceso de 
reflexión con mujeres aymaras desde su memoria situada 
y fragmentada, en ese marco los hechos que describimos a 
continuación, reflejan la memoria situada de las mujeres, 
relatos comprendidos entre las décadas de 1970 y 2000.

Para las mujeres la figura del chacha – warmi, siempre ha 
sido importante y por ello mismo el matrimonio. Recuerdan 
que por esos valores y normas establecidos muchos de los 
matrimonios eran arreglados entre los padres, ante los cuales 
las mujeres no podían emitir opinión; para sus familias y la 
comunidad, el matrimonio se convertía en un acto de gran 
importancia. Las mujeres también recuerdan que la norma 
social establecía tener familias grandes (entre 8 y 12 hijos), 
la numerosa descendencia daba un valor social a la mujer, 
pero a la vez era un factor por el cual las mujeres dependían 
absolutamente del esposo. 

En relación a la violencia doméstica, las hermanas coinciden 
en afirmar que siempre ha habido violencia, señalando 
que antes había más violencia. Los problemas de violencia 
eran arreglados en el seno familiar en algunos casos con la 

En las comunidades aymaras, 
existe un protocolo muy marcado 
por el cual se determina que para 
la vida en sociedad es fundamental 
la relación de pareja, lo que se 
denomina como “chacha -warmi” 
(varón – mujer). Por ello, el 
matrimonio se constituye en un 
rito de paso por el que pasan las 
personas para salir de lo individual 
a la comunidad.

Mujeres, ancestralidad y memorias fragmentadas

Kurku Cuerpo

53



intervención de la familia directa, que velaba principalmente 
la permanencia de la unidad familiar y por lo mismo se 
buscaba “arreglar” es decir realizar un tipo de conciliación 
basado en compromisos de buen comportamiento.

En lo referente a la violencia estructural, un elemento 
reiterativo es el hecho de que a las mujeres se les negaba 
el derecho a la educación, la mayoría de las mujeres que 
dialogaron con nosotras han cursado solamente los primeros 
años de primaria (algunas nada), el argumento central para 
privarles de ese derecho tiene que ver con los roles asignados 
a las mujeres: la cocina, la atención de los hijos y el marido. Al 
ser relegadas al ámbito doméstico y privado las mujeres “no 
participaban fácilmente en las reuniones”, por lo mismo no 
tomaban decisiones.

Como vemos las mujeres reconocen una serie de formas de 
violencia, muchas de las cuales han sido asumidas como parte 
de las tradiciones locales. En las intervenciones no se hace 
mención a una relación armónica de complementariedad y 
dualidad entre hombre y mujeres, por el contrario se hace 
referencia a un tiempo de sumisión absoluta de las mujeres 
en la comunidad. 

Para las mujeres la violencia tiene un carácter disciplinario, 
sirve para que ellas sepan “cuál es su lugar” en su familia y 
comunidad, ese lugar – como ya hemos mencionado - está 
definido por los roles de género que la mujer debe asumir: la 
maternidad, el cuidado de los hijos, las tareas reproductivas, 
la atención al esposo, entre los más relevantes. Además, 
las mujeres deben asumir los valores sociales y culturales 
establecidos para ellas, deben ser rápidas, calladas (no 
quejarse), tener muchos hijos, aguantar la “naturaleza del 
varón2” y ser el centro del hogar.

2	 La naturaleza del varón se refiere en este caso a atributos masculinos aceptados social y culturalmente, por 
ejemplo: los hombres son la cabeza del hogar y por lo mismo tienen razón y son la voz pública autorizada, 
los hombres pueden usar la violencia ante faltas de las mujeres como acción correctiva, los hombres 
pueden ser violentos si están bajo influencia del alcohol, los hombres pueden ser tentados (seducidos) por 
otras mujeres porque son débiles.

Si bien, todas las mujeres coinciden en afirmar, que todo lo 
descrito era en el “nayra pacha3” es decir en el tiempo antiguo 
y que ahora la mujer tiene derechos, es necesario puntualizar 
que estas comunidades vienen de esa socialización avalada 
por los valores aceptados culturalmente y que por lo mismo 
la violencia sigue siendo parte de la cotidianidad.

Cuando se indaga sobre las causas o razones de la violencia, 
ellas consideran que los varones son violentos por dos 
causas centrales: primero que las mujeres no cumplen 
debidamente con sus roles y segundo los celos en el varón. 
El segundo punto se refiere a la reacción del esposo ante 
ciertas actitudes que las mujeres asumen en eventos sociales 
por ejemplo “ser muy alegres en las fiestas” “pasarse de 
copas” “bailar con otras personas” o “contradecir al esposo”. 
En opinión de las mujeres los hombres reaccionan de esa 
manera porque “están andando mal”, es decir tienen “otras 
mujeres” y por ello creen que ellas actúan de la misma 
forma. Por su parte los hombres consideran que una mujer 
“no debe dar motivos para hablar” o sea, la mujer debe 
mantener un código de conducta en función del varón en 
todo acto social. 

Se suma a ello la violencia sexual ejercida bajo la influencia 
del alcohol; las mujeres testimonian que muchas de las 
golpizas tienen que ver con la negativa a tener relaciones 
sexuales cuando los hombres llegan en estado de ebriedad, 
pero que a pesar de la negativa son forzadas, ante lo 
cual no se puede hacer nada porque “es el derecho del 
hombre”. Otro elemento a considerar es relacionado a la 
desvalorización del trabajo de la mujer, nos referimos a 
la desvalorización del trabajo reproductivo, mismo que 
de manera interseccional cruza tanto la violencia física, 
psicológica, cultural y estructural. Las mujeres afirman que 
sus esposos las menosprecian por no ganar dinero, por lo 
tanto ser “mantenidas” lo que evidencia una contradicción 
entre los valores y roles asignados a la mujer culturalmente 
con las nuevas demandas del mercado donde las mujeres 
deben aportar a la economía del hogar. En este aspecto las 
mujeres consideran que al no haber estudiado, la única forma 
de aportar al hogar es a través del comercio informal, pero 
sin abandonar sus roles reproductivos. 

Sin embargo, es necesario aclarar que en el área rural, las 
mujeres participan activamente en el trabajo productivo 
(agropecuario y comercialización), muchas veces de hecho 
ellas asumen toda la responsabilidad porque los hombres 
se ausentan de las comunidades, este tipo de trabajo, no es 
valorado, no es reconocido como un trabajo productivo, sino 
como parte de las responsabilidades de las mujeres, en ese 
sentido se convierte en una extensión de su rol reproductivo 
y tareas de cuidado.

3	 Es interesante que se mencione el “nayra pacha” porque hace referencia al tiempo antiguo que podría ser 
equiparo a lo ancestral, sin embargo, en el contexto en el que es mencionado, se refiere más bien al tiempo 
cronológico de las vida de las mujeres y a una comparación con los cambios normativos sobre los derechos 
de las mujeres en las últimas décadas.

Mujeres, ancestralidad y memorias fragmentadas

Kurku Cuerpo

… es necesario aclarar que en el 
área rural, las mujeres participan 
activamente en el trabajo productivo , 
muchas veces de hecho ellas asumen 
toda la responsabilidad porque 
los hombres se ausentan de las 
comunidades. Este tipo de trabajo, no 
es valorado, sino se convierte en una 
extensión de su rol reproductivo y 
tareas de cuidado.

54



Para finalizar, un hecho no menos relevante es el vinculado 
al abandono. Se considera que por su naturaleza el hombre 
es propenso a dejar el hogar ante lo cual la mujer debe “ser 
fuerte” y asumir la jefatura de la familia “debe sacrificarse por 
sus hijos” y “sacarlos adelante” lo que es valorado socialmente. 
En tanto se justifica la acción del hombre porque esa es su 
naturaleza. Bajo esa premisa una mujer debe estar dispuesta 
a “perdonar” al hombre si decide regresar al hogar, es más una 
mujer que ha contraído matrimonio debe tolerar infidelidades 
bajo el argumento de que ella es “la oficial” y más aún tiene 
“hijos legítimos” lo que le da un valor en la comunidad. 

Descolonizar lo ancestral 
Lo descrito en el punto anterior, nos sitúa en comunidades 
aymaras donde están presentes las memorias fragmentadas 
de mujeres y hombres, que si bien reconocen el principio de la 
dualidad expresado en el chacha – warmi, como constitutivo 
de la cosmovisión andina y aymara, lo que no solamente se 
refiere al hombre y a la mujer, sino a la esencia misma de la 
estructura espiritual y ritual y de ordenamiento del cosmos, 
que permite vivir en equilibrio y complementariedad. En los 
hechos esa dualidad no se refleja en la cotidianidad, la que 
se cimenta y construye sobre la base de cánones y valores 
dejados por la colonia.

En ese sentido, nosotras consideramos que es importante 
cuestionar y desnaturalizar la situación de violencia contra 
las mujeres, desde – por ejemplo - la restauración de las 
memorias fragmentadas. Lo que en definitiva sólo es posible 
si las comunidades mismas asumen el reto de reescribir 
su historia, reconociendo que muchos de nuestros usos y 
costumbres provienen de la colonización, los que han sido 
reforzados por el sistema capitalista. 

Entonces consideramos que la pregunta no es si existe o no 
una propuesta de un rol de las mujeres desde la ancestralidad, 
la pregunta más bien es ¿si es posible rearmar las memorias 
fragmentadas del ser comunidad? Donde hombres y mujeres 
podamos construir o reconstruir los principios – como el 
chacha – warmi – más allá de la colonialidad. 

Bibliografía
Alvarado, Francisca (2013) Despatriarcalización y chacha – 
warmi: Avances y articulaciones posibles. Disponible en: https://
biblioteca.clacso.edu.ar/Bolivia/agruco/20170927040536/ 
pdf_225.pdf 

Federici, S. (2010) Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo y 
acumulación originaria. Madrid: Traficantes de sueños.

Huamám Poma de Ayala, F., 2019. http://biblioteca.clacso.
edu.ar/clacso/se/20191121014717/Nueva_coronica_y_
buen_gobierno_1.pdf. http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/
se/20191121014717/Nueva_coronica_y_buen_gobierno_1.pdf 

Mayta Chipana, Favio (2018) Chacha – Warmi en el mundo 
aymara. Disponible en: https://cipca.org.bo/analisis-y-opinion/ 
articulos-de-opinion/el-chacha-warmi-en-el-mundo-aymara 

Segato, Rita. 2011 Las Estructuras Elementales de la Violencia. 
Ensayos sobre género entre la antropología, el psicoanálisis y 
los derechos humanos, Buenos Aires: Universidad Nacional 
de Quilmes.

Martinez Borrero, J., 2009. https://www.academia.
edu/6662928/Develando_el_origen_de_la_Mama_Huaca. 
[En línea] Available at: https://www.academia.edu/6662928/
Develando_el_origen_de_la_Mama_Huaca

Mujeres, ancestralidad y memorias fragmentadas

Kurku Cuerpo

Entonces consideramos que la 
pregunta no es si existe o no una 
propuesta de un rol de las mujeres 
desde la ancestralidad, la pregunta 
más bien es ¿si es posible rearmar 
las memorias fragmentadas del 
ser comunidad? Donde hombres 
y mujeres podamos construir o 
reconstruir los principios – como 
el chacha – warmi – más allá de la 
colonialidad.

55

https://biblioteca.clacso.edu.ar/Bolivia/agruco/20170927040536/pdf_225.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/Bolivia/agruco/20170927040536/pdf_225.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/Bolivia/agruco/20170927040536/pdf_225.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20191121014717/Nueva_coronica_y_buen_gobierno_1.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20191121014717/Nueva_coronica_y_buen_gobierno_1.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20191121014717/Nueva_coronica_y_buen_gobierno_1.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20191121014717/Nueva_coronica_y_buen_gobierno_1.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20191121014717/Nueva_coronica_y_buen_gobierno_1.pdf
https://cipca.org.bo/analisis-y-opinion/articulos-de-opinion/el-chacha-warmi-en-el-mundo-aymara
https://cipca.org.bo/analisis-y-opinion/articulos-de-opinion/el-chacha-warmi-en-el-mundo-aymara


Entrevista a Maritza Villavicencio

Las relaciones de poder 
territoriales y de género, 
fueron originales y únicas 
en el antiguo Perú

Entrevistador : Willakuy

Las relaciones de poder territoriales y de género, fueron originales y únicas en el antiguo Perú

Kurku Cuerpo

Maritza Villavicencio es escritora, historiadora, museógrafa y fitomántica. Estudió Historia en la 
Pontificia Universidad Católica del Perú, es Técnico en Museografía por el Instituto Nacional de 
Antropología e Historia de México. Entre sus libros destacados figuran: el estudio pionero sobre 
las escritoras peruanas «Del Silencio a la Palabra: Mujeres Peruanas del siglo XIX – XX»; «Poder 
Femenino, 5000 años de historia en el Perú»; «Mujer, Poder y Alimentación en el antiguo Perú». 
En el año 2000 recuperó el oráculo de los pallares mochica, desde entonces ejerce el oficio de 
fitomántica.

Aquí nos muestra su amplio conocimiento de la realidad de la mujer en el Perú prehispánico, 
hilvanando ideas que revisan la historiografía tradicional. Nos formula una visión renovada de 
la ubicación de la mujer y de su relación con el hombre en niveles completamente equitativos y 
complementarios.

56



Hubo dos modalidades de ejercicio 
del poder femenino: uno, en el que 
una gobernanta ejercía el poder de 
manera soberana sobre un territorio, 
como la Señora de Cao (La Libertad), la 
Señora de Chornancap (Lambayeque), 
la Señora de Kanamarca (Cusco), 
las Capullanas (Piura). […] La otra 
modalidad, fue la existencia de 
estructuras binarias de poder por sexo, 
que se desarrolló en las sociedades 
imperiales o expansionistas como la 
Wari y la Inca.

¿Qué razones la motivaron a investigar con mirada 
revisionista el rol de las mujeres prehispánicas?

Se trató de la convergencia de dos procesos: uno individual y 
el otro social, ambos derivados de entender que la vivencia 
de la maternidad y el cuidado al interior de la familia, de 
la casa, está organizado sistémicamente para excluir a 
las mujeres del derecho a posicionarse económica, social 
y políticamente. Entonces, me pregunté si esta realidad 
que vivíamos las mujeres en el Perú en la década de 1970, 
había sido siempre así. Responder a esta cuestión me llevó 
a investigar nuestra historia, primero el periodo republicano 
los siglos XIX y XX y luego, influida por la narrativa y los 
ensayos de las escritoras contestatarias Mercedes Cabello de 
Carbonera, Felicita Moscoso de Carbajal y Clorinda Matto de 
Turner entre otras, que brindaban una perspectiva totalmente 
original de abordar la situación de las mujeres peruanas, me 
dediqué a buscar la respuesta en las raíces culturales donde 
todo comenzó: el antiguo Perú.

Nuestras distintas culturas ancestrales, 
¿conservaban diferencias en el trato o el lugar que la 
sociedad le otorgaba a las mujeres? ¿Fueron algunas 
de ellas notoriamente más influenciadas por la 
acción de la mujer? ¿Qué culturas descollaron por el 
desarrollo de un poder femenino superior?

Lo que puedo decir a partir de los hallazgos arqueológicos 
y de mis investigaciones en las fuentes documentales, es 
que en las sociedades pre incas e inca, hubo mujeres que 
ejercieron plenamente el poder político y que gestionaron 
con autonomía la producción y conservación de su riqueza 
como género.

Hubo dos modalidades de ejercicio del poder femenino: 
uno, en el que una gobernanta ejercía el poder de manera 

soberana sobre un territorio, como la Señora de Cao (La 
Libertad), la Señora de Chornancap (Lambayeque), la 
Señora de Kanamarca (Cusco), las Capullanas (Piura), 
etc., que contaban con el soporte de una red femenina, 
por ejemplo, con la Señora de Cao hubo una estirpe de 
mujeres sacerdotisas, curanderas, parteras, adivinas, 
etc. La otra modalidad, fue la existencia de estructuras 
binarias de poder por sexo, que se desarrolló en las 
sociedades imperiales o expansionistas como la Wari y 
la Inca. En estos casos, la estructura femenina de poder, 
estaba articulada por instituciones territoriales, con 
funciones productivas, económicas, religiosas, sociales y 
políticas. En el caso del Tahuantinsuyo estaba formada 
por la Coya, las Iñakas, las Señoras de los Cuatro Suyos 
y las Acllas.

Con la información con que contamos al día 
de hoy, podemos tener respuesta a preguntas 
específicas como: ¿hubo matriarcados en 
tiempos previos a la invasión española?

El concepto de matriarcado fue creado por el antropólogo 
suizo Johan Bachofen, con el cual sustentó que, en una 
etapa determinada, de la evolución de las antiguas 
sociedades europeas, asiáticas y africanas, las mujeres, 
dominaron totalmente el conjunto social. En el antiguo 
Perú postulo que no hubo matriarcado ni patriarcado. 
Hubo territorios gobernados por un gobernante como 
otros gobernados por una gobernanta y en las complejas 
sociedades como la Wari y la Inca, hubo estructuras e 
instituciones de poder separadas, unas conformadas por 
mujeres y otras por varones, cada cual con funciones 
específicas, pero con el objetivo común de la expansión 
y consolidación imperial.

Ahora bien, la transmisión de poder fue por vía matrilineal. 
El arqueólogo Walter Alva señaló que el Viejo Señor de 
Sipán y el Señor de Sipán están emparentados por linaje 
matrilineal. En el Tahuantinsuyo solo podía acceder a la 
mascaypacha, es decir coronarse como inca, el hijo de 
la coya.

Las relaciones de poder territoriales y de género, fueron originales y únicas en el antiguo Perú

Kurku Cuerpo

57



¿Conducían actividades sacras?

El Perú es un país geográficamente diverso, contrastable, 
con varios pisos ecológicos y climas que generan una mega 
biodiversidad en flora y fauna. Los antiguos pobladores que 
lo habitaron crearon tecnologías y expresiones artísticas que 
respondieron a su entorno y a sus respectivos tiempos. En 
consecuencia, el largo pasado peruano fue multicultural, lo 
cual significa que cada pueblo, cada cultura, tuvo su manera 
singular de codificar emocional y espiritualmente ese 
entorno. En suma, cada cultura, cada localidad, cada región 
creó su propio panteón de dioses y diosas. No hubo un dios 
único, ni supremo, más bien las religiones del antiguo Perú 
fueron politeístas y con distinción de género.

Hubo mujeres, en particular de la élite que fueron 
consideradas divinas, la divinidad fue condición o una de 
las condiciones para el ejercicio del poder, por tanto, las 
gobernantas fueron consideradas diosas y alter ego de las 
deidades femeninas como de la luna, del mar, etc. Por empatía 
de género el culto de las diosas estaba a cargo de las mujeres, 
las gobernantas y las sacerdotisas oficiaban las liturgias y las 
operaciones taumatúrgicas. Estas a su vez contaban con una 
red de acólitas y aprendices, que las acompañaban en los 
rituales y ceremonias.

Sabemos que en la cultura occidental, el contrato 
matrimonial fue el mecanismo para legitimar 
la división sexual del trabajo. ¿Cómo se dio 
ancestralmente dicha división?
 
La división sexual del trabajo desde el capitalismo, desde 
Occidente, sobre todo a partir del siglo XIX con la revolución 
francesa, sancionó la separación del espacio público del 

¿Las mujeres eran también guerreras, dirigían 
ejércitos?

Hablar de ejércitos en el antiguo Perú, resulta cada vez 
más un tema lleno de vacíos. En primer lugar, porque se 
asume el concepto guerrerista y las acciones militares como 
desencadenantes del devenir histórico, que ciertamente rige 
la historia de Occidente, pero nosotros no fuimos ni somos 
Occidente. En segundo lugar, sin negar que hubo enfrentamientos 
bélicos en el antiguo Perú, las recientes investigaciones y 
sus estudiosos, en particular del Tahuantinsuyo, señalan 
que las anexiones territoriales o conquistas, se realizaban 
y se mantenían principalmente desde el campo ideológico, 
en particular del religioso. Mientras que, en Occidente, las 
diferencias y las conquistas territoriales se resolvían en el 
campo de batalla, en el Tahuantinsuyo se negociaban en las 
plazas en medio de ceremonias, rituales, chicha a raudales, 
banquetes e intercambio/reciprocidad de bienes de prestigio, 
como los textiles elaborados en los Acllahuasi, a cambio de 
fuerza de trabajo y pactos de parentesco. No es casual, que 
la mayoría de los vestigios arqueológicos a lo largo y ancho 
del país, corresponda a templos, centros sagrados o huacas 
y oráculos, no a fortalezas como equívocamente se les ha 
denominado por la monumentalidad de sus construcciones.

Hay mitos y leyendas que narran la participación de mujeres 
guerreando ferozmente, como Mama Huaco en la conquista 
del Cusco o de Chañan Cori Coca enfrentando y derrotando 
a los Chankas, hito del inicio de la etapa imperial del 
Tahuantinsuyo. Pero ¿qué gana nuestra conciencia histórica, 
qué ganamos las mujeres de hoy con mencionar que hubo 
mujeres guerreras al igual que hombres guerreros? Lo que 
debemos entender es la originalidad del proceso de gestación 
y consolidación de nuestras antiguas sociedades, así como 
admiramos la originalidad de su arquitectura ecológica, sus 
inigualables tecnologías, su arte único, del mismo modo, 
podemos pensar que sus relaciones de poder territoriales y 
de género, también fueron originales y únicas.

La división sexual del trabajo desde 
el capitalismo, desde Occidente, 
sobre todo a partir del siglo XIX con 
la revolución francesa, tiene esta 
característica: todo lo que es trabajo 
de la mujer, está desvalorizado. No 
es reconocido como trabajo. Aquello 
que se da en el ámbito doméstico está 
desvalorizado; además a la mujer, 
teóricamente, se le confina a la casa.

Las relaciones de poder territoriales y de género, fueron originales y únicas en el antiguo Perú

CuerpoKurku

58



Es como si vieras la historia del 
Tahuantinsuyo en el paisaje natural 
y cultural: aquí los andenes de la 
agricultura; aquí los almacenes, 
las colcas. Esto fundamentalmente 
masculino; y esto fundamentalmente 
femenino. ...Porque tú no dices: “ah, 
yo produzco tantos miles de papas, de 
maíz”. Pero eso se malogra, hay que 
conservarlo para los diferentes usos: 
de eso se encargaban las mujeres. Pero, 
¿qué era más importante? ¿Producir o 
conservar? Ambos. 

privado, el primero como espacio para los hombres y el 
segundo para las mujeres. El trabajo doméstico que realizan las 
mujeres se da en el espacio privado de la casa, de la familia, 
y resulta que está desvalorizado pues no es reconocido como 
trabajo, sino como tareas, o sea no se remunera, no se considera 
en las cuentas nacionales, etc. en consecuencia las mujeres al 
no considerarlas productivas, también son desvalorizadas. Si 
esto ya es negativo para las mujeres quienes mayoritariamente 
realizan esta labor, en la realidad peruana esto se agrava, ya 
que esta división no es tajante, por ejemplo, en el campo, luego 
de la cosecha de las papas son las mujeres quienes seleccionan 
las papas para las diferentes funciones, ellas deciden cuáles 
se almacenarán para convertirlas en chuño; cuáles van a ser 
semillas para la próxima cosecha; cuáles van a servir para la 
alimentación; cuáles se van a comercializar… siendo así ¿cuál 
es trabajo doméstico y cual el trabajo productivo? ¿Cómo 
identificar la división sexual del trabajo? 

Volviendo a tu pregunta sobre el antiguo Perú, en particular 
en el Tahuantinsuyo, habían efectivamente funciones y áreas 
de trabajo específicas de mujeres y otras de hombres. Pero 
lo realizado por los varones no tenía valor mayor, ni social ni 
político, de lo realizado por las mujeres. 

Por ejemplo, los acllahuasi eran, entre otras cosas, centros 
de producción textil de carácter estatal con importantes 
consecuencias políticas. Los textiles elaborados por las acllas 
eran prendas de prestigio que el estado inca entregaban 
en reciprocidad al nuevo señorío conquistado o anexado 
a cambio de fuerza de trabajo para las obras estatales, 
sean caminos, edificaciones, etc. Estos textiles fueron muy 
apreciados en todo el Tahuantinsuyo. Esto no te lo explican en 
el colegio cuando te dicen que Mama Ocllo “les enseñó a las 
mujeres las tareas domésticas como tejer…” te dan a entender 
que era una tarea domestica para la familia invisibilizando 
u omitiendo el valor económico y político de la producción 
textil realizada por las acllas.

Es decir, imagínate en Occidente -lo podemos ver no solamente 
en los libros, sino también en las películas, en la series-, ¿cómo 

eran las conquistas? Absolutamente todo un pueblo, todo 
un reino,…era destruido, la destrucción era la condición para 
la derrota y esta para la rendición. Miren nomás lo que está 
pasando ahora en Europa. Sin embargo, en el Tahuantinsuyo 
era completamente diferente, la primera ceremonia o el 
primer acto de rendición, era un pacto político que se realizaba 
en una gran ceremonia ritual, con un gran banquete y chicha 
a raudales ofrecido por el estado inca al vencido. O sea, el 
vencedor daba ofrendas. ¿Qué le entregaban a cambio? Fuerza 
de trabajo, tierras para trabajarlas. El banquete, la chicha y los 
textiles pactados todo se preparaba y confeccionaba en los 
Acllahuasi, también esta institución femenina se quedaba a 
cargo de gestionar y administrar estos pactos, no es casual que 
hubiera acllahuasi a lo largo y ancho del Tahuantinsuyo.

Entonces, había sí, una división del trabajo pero no era una 
división que significara que lo que hacían los hombres -que 
eran las campañas militares o las negociaciones políticas 
para anexar nuevos territorios-, fuera más importantes que 
aquellas negociaciones que de manera permanente a largo 
o mediano plazo realizaban y aseguraban las mujeres de 
los acllahuasi, con otras instituciones femeninas locales y 
regionales. O sea mientras ellos expandían el imperio, ellas 
lo consolidaban.

La alimentación fue otro espacio de poder femenino. Los 
almacenes vinculados al tema de alimentación, fueron 
manejados por las mujeres… Para el estado inca eran 
muy importantes los almacenes, ¿y quiénes gestionaron 
los almacenes o colcas? No solo en el Cusco sino en todo 
el Tahuantinsuyo: fueron las mujeres. En las colcas se 
almacenaban los bienes de prestigio como el maíz y la chicha 
para las ceremonias estatales, como también otros productos, 
como la papa, para alimentar a la fuerza de trabajo de 
las obras estatales y también para períodos de carencia 
o escacez de alimentos, es decir, la seguridad alimentaria 
estuvo a cargo de las mujeres.

Las relaciones de poder territoriales y de género, fueron originales y únicas en el antiguo Perú

CuerpoKurku

59



Primero, hay que revisitar la 
historia del antiguo Perú, se deben 
cambiar los paradigmas y conceptos 
hegemónicos de la historiografía 
peruana; felizmente este proceso 
ya comenzó. En segundo lugar, es 
fundamental compartir y difundir 
en diversos foros estos avances. Y, 
en tercer lugar, incorporarlos en la 
educación escolar y universitaria.

En una entrevista pasada usted manifestó “…Si 
bien es cierto que en los textos de Historia no hay 
una igualdad del componente femenino con el 
masculino, y se siguen impartiendo conceptos 
patriarcales, sí se ha operado una mayor inclusión 
de las mujeres en la enseñanza de la Historia y en 
la reflexión sobre los roles femeninos. [actividades 
como] El Plan Lector del Ministerio de Educación 
[…] están generando una nueva conciencia entre la 
niñez y la adolescencia. Personalmente he tenido 
unas experiencias formidables y sorprendentes en 
Lurín, Pachacamac, en el Callao…" Cuéntenos un 
poco de esas experiencias, por favor.

Hace 14 años publiqué la novela Chaska, cuya protagonista 
es una joven, que en su peregrinaje de iniciación, lleno de 
aventuras, recorre el territorio del Tahuantinsuyo en su 
etapa final. Chaska ese mismo año ingresó al Plan Lector del 
Ministerio de Educación y parte de mi compromiso con la 
editorial era asistir a las escuelas cuando lo requirieran. En 
efecto, desde entonces hasta la pandemia fui invitada a varios 
colegios. El encuentro con los adolescentes -es una novela 
dirigida a los alumnos de los últimos años de secundaria- ha 
sido una experiencia maravillosa, así también el comprobar 
el compromiso de las maestras. En los diálogos, las preguntas 
que me realizaban mostraban que habían mapeado a la 
autora, que habían reflexionado sobre el papel de las mujeres 

en la historia. E incluso la novela había motivado su iniciativa 
lúdica y creativa: en un colegio emplearon el juego del cuy, 
para animar el diálogo; en otro crearon el Museo de Chaska.

La literatura cumplió la misión de acercar e interesar a los 
jóvenes en su historia y en los roles femeninos. Así que me 
animé a escribir unos cuentos para niños de 9 a 11 años, los 
resultados fueron impresionantes: niños y niñas reflexionando 
sobre la autonomía femenina y contra la violencia machista, 
a partir del cuento que trataba sobre los mitos de las diosas 
de Huarochirí y Pachacamac.

Atinadamente usted ha insistido en que no se 
trata solamente de incorporar a las mujeres en la 
narración del pasado. Cito aquí: “Debemos construir 
nuevos paradigmas para comprender la totalidad 
de nuestra historia y no simplemente añadir al 
sujeto femenino dentro de una historia falaz y 
parcializada” Nosotros quisiéramos preguntarle: 
en esta labor enorme y en buena parte pendiente, 
¿Dónde usted recomendaría poner la prioridad?

Primero, hay que revisitar la historia del antiguo Perú, se 
deben cambiar los paradigmas y conceptos hegemónicos de la 
historiografía peruana; felizmente este proceso ya comenzó. 
Hace poco estuve en Cusco en el encuentro Wak’apunku II – 
“señoras de los cuatro suyus” y con gran beneplácito escuché 
a jóvenes arqueólogas exponer sobre sus investigaciones y 
hallazgos que evidencian la presencia femenina y, sobre todo, 
sus reflexiones y análisis al respecto. Y también escuchamos a 
connotados investigadores e investigadoras, reconsiderando 
e innovando sus perspectivas teóricas e historiográficas sobre 
el antiguo Perú, al incorporar a las mujeres y a lo femenino 
en sus estudios. En segundo lugar, es fundamental compartir 
y difundir en diversos foros estos avances. Y, en tercer lugar, 
incorporarlos en la educación escolar y universitaria.

Las relaciones de poder territoriales y de género, fueron originales y únicas en el antiguo Perú

CuerpoKurku

60



Entrevistador : Hugo Chacón M. 

"Porque yo veo el mundo 
así, mi territorio awajun 
y wampis y el Perú"

Entrevista a Dina Ananco

"Porque yo veo el mundo así, mi territorio, awajun y wampís, y el Perú"

Kurku Cuerpo

Dina Ananco es poeta, la integran dos vertientes culturales: es mujer 
awajún y wampis. Reside en Lima. Estudió literatura en la Universidad 
de San Marcos. Aquí mismo obtuvo grados superiores. En el año 2022 
recibió el Premio Nacional de Poesía en idioma ancestral. Su poemario 
“Sanchiu” fue escrito en su idioma materno. En esta prolongada 
conversación nos explica sus orígenes, su largo caminar desde su 
comunidad ancestral hasta esta Lima a la que ha tenido que adaptarse 
como miles de migrantes. Escuchar su narración, en un tono que muestra 
su antigua cultura, fortalece nuestra esperanza de un futuro distinto 
para nuestro territorio. 

61



Dina, gracias por permitirnos conversar aspectos 
de su biografía y obra. Empiezo preguntándo: ¿su 
forma de entender el mundo conserva una visión 
mítica de la realidad?, ¿conserva la formación 
mágica que tuvo de niña y que tienen tus ancestros? 

Hugo, muchas gracias por la entrevista y también por la 
pregunta que nadie me la había hecho antes. Mira, yo 
crecí junto a mi abuela, Sanchiu, que nos contaba historias 
que están relacionadas con los mitos del pueblo awajun 
y wampís. Son mitos fundacionales y para mí fue algo real, 
algo que es parte de nuestro territorio, de nuestra forma de 
ver y entender nuestra realidad. Por ejemplo, nos contaba 
la historia de Tsunki, que es una sirena que vive en los ríos, 
nuestros ancestros tuvieron relaciones muy cercanas con 
Tsunki; se comunicaban con Nunkui, la madre tierra, también 
con Tijai, ser mítico que vive en las profundidades del cerro. 
Se comunicaban con Nantú, que vive en el cielo. Nosotros 
pensamos que tenemos estos mundos, estos espacios cielo, 
tierra, agua, yo lo vi de esa manera. Entonces, cuando yo era 
chica, siempre tenía esa necesidad o esa curiosidad de poder 
encontrarme con estos seres. Eran historias que nos contaban 
también como una forma de enseñanza, de formarnos un 
respeto a la naturaleza. Y de pronto eso cambia, se modifican 
las formas de entender con las nuevas generaciones. Lo 
digo porque no hay ese respeto honesto hacia la naturaleza. 
Lo tenemos en el discurso, que es muy fuerte, politizado, 
pero en la práctica no. Los ríos están siendo contaminados, 
permitimos el ingreso de la minería ilegal, los árboles están 
talando, entonces yo creo que estamos en ese proceso de 
poder recuperar esas prácticas y sí, eso...

Como ves, sí, creo, en mi entorno mítico, sí.

Recuerdo que Arguedas dice en ese conocido discurso 
en que recibe el Premio Garcilaso: “no he perdido lo 
mítico” Lo señala también para referirse al rio Rhin, 
en Alemania: “me parece un dios”, dice, “no he perdido 
la idea de que la naturaleza conversa, la naturaleza 
habla, la naturaleza tiene distintas formas de 
humanidad. Es lo que dice Arguegas ya casi al final de 
su vida. Y es una manera de reconocer que este modo 
de entender la realidad nos ha sido quitado. En otros 
espacios se dicen también cosas parecidas como…

No, yo no, yo no he perdido eso.

…hemos sido expropiados, arrancados de nuestras 
raíces, haciéndonos creer que es un modo 
equivocado de ver el mundo cuando es solamente 
otra manera de ver la realidad, que hay que 
recuperarla. Bien, entonces me encanta escucharlo, 
que conserva esa manera de ver el mundo y qué 
difícil debe ser. relacionarse con las personas que 
no ven el mundo de este modo, ¿no?

Sí, es bastante complicado porque cuando quieres entrar 
en diálogo estás, como lo dicen en la literatura, en el plano 
surrealista, eres alguien que está fuera de la órbita del 
mercado, de la realidad misma, del avance de la tecnología, 
etcétera. Entonces, de la modernidad. Pero digo, o soy joven 
y no, o sea, no es que esté al margen de, sino que eso es lo 
que somos y creo que eso es lo que también debemos ir 
cultivando porque el sistema se ha creado por otras personas 
que piensen diferente a lo que yo pienso, a lo que mi gente 
piensa y entonces se ha validado en ese sentido. 

Crees que, así como el pensamiento racional, 
científico que estamos criticando es hegemónico, 
¿tú crees que en algún momento podamos hacer 
que este pensamiento mítico sea hegemónico, o es 
un sueño?

Yo no apuesto por la hegemonía, pero sí podríamos caminar 
de la mano juntos. ¿por qué siempre tiene que predominar 
unos matando a otros? Porque ahorita estamos en ese 
proceso, siempre apostando por la hegemonía, siempre 
estandarizando todo. Pero nunca hay como un momento de 
decir: ya caminemos juntos con nuestras diferencias. Y creo 
que eso hace que nos veamos aplastando las otras formas de 
pensar, otros saberes, porque siempre están como que esta 
ciencia es mejor, esta educación es mejor y es precisamente 
por eso que vamos perdiendo nuestras herramientas, porque 
nos dijeron la escuela es mejor porque es la educación oficial 
y entonces lo otro, lo que tenemos nuestras prácticas como 
los cantos, las historias. 

Yo no apuesto por la hegemonía, apuesto por dialogar juntos. 
Aportar con todo lo que nosotros sabemos y que esas fuerzas 
nos sumen siempre. Por eso a mí me gusta mucho el discurso 

"Porque yo veo el mundo así, mi territorio, awajun y wampís, y el Perú"

Kurku Cuerpo

62



Yo diría que hay una mezcla, lo 
que pasa es que yo no distingo qué 
tengo de awajun y wampis. Pero 
sí enfoco el tema de mi escritura 
como más cerca a los wampis por el 
número de población, no tan visible 
a mi entender y por eso escribí en 
wampis, por eso resalto más esa 
parte.

de Perú Diverso. Pero es que siempre está en el discurso, eso 
no casi traduce en la realidad.

Sí, tengo una visión un poco distinta a la tuya 
respecto a la hegemonía. Quiza volvamos al tema 
más adelante. Dina, sin embargo, esa visión mítica 
no le ha prohibido lucir el Tarach en la ciudad. En su 
poesía está explicado, pero siento que las razones 
que da para no usarlo son una forma de justificar lo 
injustificable, es decir

Jajaja

(Espero que termine su risa contagiante y 
prolongada para continuar)
Dices. No quiero que me vean, no quiero llamar a la 
televisión, a la prensa que me vean así, no quiero 
hacer eso. Pero ¿es eso en verdad o es el temor de 
lucir su Tarach dentro de este mundo diverso que 
defiende

¿Se refiere al poema “No sé ustedes”?

No, en general he visto una entrevista suya donde lo 
explica, y también en su poesía.

Lo que pasa es que es parte del proceso de todos los pueblos 
en el Perú, en las comunidades, lo que yo he visto en los 
ashanincas o shipibos que han comenzado a usar su ropa 
tradicional en los espacios públicos, y eso es constante, pero 
no todo el pueblo shipibo usa su kushma. Hay un cierto sector 
o grupo que se dedica a la artesanía y que usa su atuendo, 
como una presentación. 

¿Usará el Tarach como prenda diaria?

Yo creo que no, no sé en qué momento llegaría a eso porque 
yo nunca he usado ni mi familia. Mi abuela sí usó Tarach, pero 
desde que yo tengo uso de razón mi abuela no usaba; antes 
de que se formaran las comunidades sí usaban Tarach y nunca 
he visto en mi comunidad que usaran en su cotidianidad y a 
mí me interpelaba eso.

Creo que hay que evitar folclorizar el uso de estas vestimentas, 
usarlas para beneficio propio, como un disfraz. Con eso, yo no 
estoy de acuerdo.

¿Nació en territorio ancestral? 

Sí he nacido en territorio ancestral. Bagua, Bachapé es una 
comunidad awajún, que está en la provincia de Bagua, mi 
padre es awajun y mi madre es wampis.

En su poesía, ¿predomina alguna de las dos culturas? 

Yo diría que hay una mezcla, lo que pasa es que yo no distingo 
qué tengo de awajun y wampis. Pero sí enfoco el tema de mi 

escritura como más cerca a los wampis por el número de 
población, no tan visible a mi entender y por eso escribí en 
wampis, por eso resalto más esa parte.

¿En qué momento migra, sale de su comunidad? 

Fue por el tema del estudio. Somos seis hermanos y mi madre 
siempre tuvo esta pelea, creo yo, desde que comenzó ella 
esta batalla, de que pudiéramos estudiar nosotras porque en 
la cultura awajún y wampis es muy fuerte considerar que ya 
hay roles establecidos. Y pues las mujeres estaban para ser 
esposas, ser madres, dedicarse a la chacra. Y mi madre nunca 
quiso eso para nosotras porque, bueno, los padres siempre se 
basan en sus experiencias, ¿no? Siempre están con esta idea 
de que sean mejores sus hijos, que los superen. Entonces, 
con esa idea mi madre siempre apostó que estudiáramos 
nosotras. Y por eso mi hermana mayor estudió en Jaén, 
Cajamarca. Y eso fue como abrir un camino, y todos nosotros 
estudiamos en Jaén en el mismo colegio. Y luego al terminar 
la secundaria, cada uno fue por su lado para estudiar, hacer 
sus estudios superiores. 

Y ¿cómo decide venir a Lima?

Después de terminar la secundaria, mi hermana venía a Lima 
para pasar sus vacaciones porque era una novedad venir. Y 
ahí se enteró de que había una posibilidad de estudio en San 
Marcos. Entonces, ella no se adaptó y regresó a Jaén y me 
dijo para intentarlo. A ella le importaba mucho el qué dirán 
porque ella siempre apostaba a ser la número uno en todo. Y 
yo acepté y vine a Lima y pues así llego a entrar a San Marcos 
y estudiar.

¿Y aquí, quién la acoge, qué familia, en qué entorno 
vive en Lima, Dina?

Mis padres son católicos, hasta los huesos como dicen, 
¿no?, entonces tenían mucha relación con los jesuitas. Allá 
en Santiago, que es el distrito donde estamos nosotros los 

"Porque yo veo el mundo así, mi territorio, awajun y wampís, y el Perú"

Kurku Cuerpo

63



Wampis. Ellos les recomendaron lugares donde podíamos 
estudiar seguros o familias que nos podían acoger. Y en 
Jaén también fue eso, por eso llegamos al colegio Sagrado 
Corazón, que es de los jesuitas. Ese mismo contacto nos hizo 
llegar a Lima. Le recomendaron a mis padres una familia en 
San Martín de Porres. Con mi prima llegamos ahí, a estudiar 
en la universidad.

¿Cómo la trató Lima, sientes ahora que es su 
ciudad? ¿La ha interiorizado? ¿Cómo la trataron sus 
compañeros en la universidad?

Bueno, son experiencias bastante fuertes, ¿no?, en Lima el 
mismo clima te afecta mucho, como que te golpea, pero 
al mismo tiempo te hace ser fuerte, te vincula con muchas 
personas. Me chocó la comida, y la dinámica de la vida, las 
distancias, y que la gente es súper indiferente, fueron puntos 
muy impactantes para mí. Y venía de un colegio donde la 
educación es súper diferente, te educan para ser buena en 
un mundo que no es bueno para... ¿no? Nos educan para una 
humanidad diferente. Y yo llegué con esa mirada, con esa 
ingenuidad. Es como todo rápido, andar con cuidado. Y yo no 
estaba preparada para recibir ese tipo de trato, ese tipo de 
humanidad. Eso me chocó bastante.

Y pues en la universidad encontré gente de provincias, que 
tenían las mismas inquietudes y estaban afrontando las 
mismas situaciones que yo. Más allá de ser awajún o wampis, 
el tema de venir a Lima siendo de provincia era chocante. 
Entonces fui como entendiendo que me estaba sucediendo 
eso no porque era awajún o wampis, sino porque Lima en sí 
es una ciudad que hay que domarla, creo yo, en el sentido 
de poder adaptarnos. Los compañeros de la universidad 
como que forman grupos según su afinidad. Estuve en un 
grupo muy estudioso y que tenían familia de provincia, eran 
migrantes. Creo que San Marcos nos apoya mucho el poder 
entender nuestra identidad, nuestras diferencias.

¿Sintió discriminación en algún momento, en 
algunos lugares?

No, pero yo sí siempre me cuidaba, me mimetizaba, porque 
sentía que no estaba preparada para poder debatir o para 
poder enfrentar las miradas, incluso. En la universidad nunca 
dije que era awajún o wampis. Yo venía de la selva. Como 
mucha gente no conoce la selva, no preguntaban. Si había 
una curiosidad, yo evadía con ciertas respuestas así súper 
generales. 

Muchos han tenido experiencias similares, Dina.

Si dices que eres awajun, si dices que eres indígena, siempre te 
van a mirar como alguien menor, con muchas carencias y que 
viene de esas carencias y que por lo tanto ciertas actitudes o 
comportamientos o el hecho mismo de equivocarte el hablar 
o de sacar mala o buena nota implica ello. Siempre está 
detrás esa mirada, ese prejuicio. Entonces, quería insertarme 
como persona “normal” y competir igual. 

Sí, lo comprendo

Hasta que llegó un punto de identificarme y todos me 
miraban, pero ¿por qué tú nunca has dicho que eras...? Y, ¿por 
qué tenía que decirlo?, respondía. Quizá me cuestionen, pero 
esa fue mi decisión de poder cuidarme porque así me sentía 
protegida.

Me impresiona escucharla

Me sentía bien.

¿Dina, qué le hizo escribir poesía?

A mí me interpelaba mucho, y me gusta también, el discurso 
oficial que vende un Perú diverso, un Perú multilingüístico, 
un Perú de colores. Entonces, siempre, eso siempre está 
presente en el discurso oficial, intelectual, y yo decía, pero 
dónde está esa diversidad, cómo se manifiesta esa diversidad, 
cómo dialoga esa persona con la diversidad. Porque yo sentía 
mucho atropello hacia los pueblos indígenas, no solamente 
a los awajun y wampis, sino los ashánincas, los shipibos, los 
huitotos, la historia del caucho, los ashánincas en la época de 
la violencia. Y luego, ya después de eso, cómo están siendo 
las políticas a nivel nacional en cuanto al cuidado de salud o 
del cuerpo del territorio. Y el acceso también a los servicios 
básicos, ¿no? Si has ido a las comunidades sabes cómo están 
estructurados, no tenemos universidades, apenas hay escuela 
primaria, luego la secundaria y ya, si la gente no tiene dinero 
o apoyo de nadie, no sabes dónde ir. 

Hay otras prioridades

Me interpela mucho este discurso oficial, pero que no se 
traduce en los hechos. No hay un diálogo de esa diversidad 
bonita en el acceso a oportunidades, en la igualdad de 
derechos. Eso veía.

"Porque yo veo el mundo así, mi territorio, awajun y wampís, y el Perú"

Kurku Cuerpo

Me reconozco después que publiqué 
mi poemario porque antes es 
bastante complicado, ¿no? de poder 
decir que eres poeta...cuando tienes 
tanta crítica literaria, tanta mirada 
en ese sentido; para que te digas 
que eres poeta, qué producción 
tienes, cuál es tu trayectoria, o cuál 
es tu propuesta, lo menos. Me costó 
muchísimo identificarme como 
poeta. 

64



Entonces…

También lo veía dentro de mí. Porque yo veo el mundo así, mi 
territorio, awajún y wampís y el Perú. En el discurso oficial, 
todos somos Estado, pero en ese Estado, yo siempre me he 
visto como una burbuja. Vivo en mi territorio o soy de esa 
burbuja y puedo salir, irme al Estado que nos dice que somos 
parte, pero en la realidad no, yo siempre veo eso como un 
discurso. Y dentro del territorio, awajún y wampis, también he 
sentido muchas tensiones…

¡Qué ilustrativo lo que dice!

El Estado concentró toda su energía en otro que no es ni 
awajún ni wampis; pero no estaban viendo lo que ocurría 
adentro. Por ejemplo, cómo están siendo tratados los niños, 
las niñas, cuál es el rol de la mujer, cómo está nuestro 
territorio dentro, las problemáticas que tenemos, cómo lo 
resolvemos, en qué quedaron nuestras tradiciones, cómo nos 
estamos comportando frente a ella. Un poco como que eso 
se quedó, a mi entender, postergado y la energía y la pelea 
estaba con el Estado, con las personas que nos invadían. Eso 
también fue una inquietud constante para mí y creo que se 
manifiesta en mi obra.

¿Y en qué momento esta inquietud aflora? ¿En qué 
edad, en qué circunstancias espaciales, geográficas 
se reconoce poeta?

Me reconozco después que publiqué mi poemario porque 
antes es bastante complicado, ¿no? de poder decir que eres 
poeta…cuando tienes tanta crítica literaria, tanta mirada en 
ese sentido; para que te digas que eres poeta, qué producción 
tienes, cuál es tu trayectoria, o cuál es tu propuesta, lo menos. 
Me costó muchísimo identificarme como poeta. Yo decía he 
estudiado literatura, soy traductora, intérprete porque hacía 
ese trabajo también. Pero luego, ya después que publiqué el 
poemario y fui viendo la acogida que tenía, recién he podido 
identificarme como poeta.

En torno a los mundos wampis y awajun, ¿qué 
diferencias y coincidencias hay con la relación 
hombre-mujer en este mundo criollo blanco 
occidental y el mundo wampis y awajun?

Yo nací, crecí escuchando este discurso que asociaba a la 
mujer a awajun y wampis con la cobardía, con el chisme, 
dos ideas muy fuertes, ¿no? Que la mujer prácticamente 
era objeto, ¿no? Había esa idea de que a la mujer awajun 
se le podía pegar para corregir, se le podía violar porque es 
mujer, que no representa porque es mujer, no tiene fuerza en 
la voz, no tiene fuerza física y por lo tanto no puede tomar 
decisiones que pueden cambiar, digamos, la dirección de un 
pueblo. En ese sentido, la mujer como que no tenía capacidad 
de estudiar, menos podía ser autoridad, porque si estudiaba 
de pronto salía embarazada, entonces la inversión y la fe en 
ella ya había fracasado. Yo crecí enfrentando esa mirada en 
la comunidad.

Dina, pero ¿lo que describe es el genuino mundo 
wampis o el influenciado por Occidente?

En el genuino mundo wampís tradicionalmente la mujer no 
tomaba decisiones tampoco. ¿Por qué? porque se casaban 
de muy temprana edad. El matrimonio era arreglado por 
los padres para proteger a la familia, a la mujer. Entonces, 
la mujer nacía siendo esposa. Siempre he dicho eso. Porque 
siempre había alguien que ya estaba esperando matrimonio 
con esa mujer que vivía en camino y desde el embarazo. 
Entonces tú nacías y crecías siendo esposa de. Yo pude 
acceder a los testimonios de mujeres que se habían casado 
ya con el arreglo matrimonial o con las descripciones de 
mi abuela. Te das cuenta que la mujer no era feliz en ese 
espacio, porque no había decidido. Mi abuela me contaba, 
encontraban a las niñas y arreglaban el matrimonio, los 
papás decidían y llevaban a la niña en la noche y acostaban 
al hombre que iba a ser su esposo, al costado. Se lo dejaban, 
la dejaban ahí. Y la niña al despertar lloraba y se iba otra vez 
a su cama, donde sus padres. Pero la obligaban a estar ahí o 
a veces le pegaban.

¿De qué edad eran estas niñas?

Mi abuela no daba referencia de la edad, pero decía que no 
tenían senos, porque siempre relacionaban con los cambios 
fisiológicos de la mujer. Decía que no tenía senos, no 
menstruaba, entonces se puede relacionar que tenía menos 
de 10 años.

Sí. Dina, estás hablando de un mundo que no es el 
idílico que, a veces observamos desde fuera cuando 
vemos el mundo ancestral, pero, ¿lo critica porque 
ha estado en San Marcos y ha visto roles distintos de 
la mujer? 

Desde la propia mirada wampis. Creo que es importante 
también mirarlo desde la época, tener una mirada de que esto 

"Porque yo veo el mundo así, mi territorio, awajun y wampís, y el Perú"

Kurku Cuerpo

65



sucedió en el momento, en la época correspondiente. Yo no 
digo que mis ancestros fueron fatales porque matrimoniaban 
de esa manera, sino que siempre me he preguntado si esas 
tradiciones la vamos a continuar o no, y de qué manera 
nosotros en la actualidad, con todos los cambios que estamos 
viviendo, nos sirve y nos afecta también. Si mis padres 
hubiesen acordado un matrimonio desde temprana edad, 
no estaría hablando ahora contigo, por ejemplo. Entonces, 
¿cómo una decisión modifica la vida de una persona, sea 
mujer o varón?

Yo miro eso, pero si me preguntan de cómo era la situación de 
la mujer en las comunidades o incluso antes que se formaran 
las comunidades, siempre voy a estas prácticas ancestrales 
para poder entender y desde ese análisis que pueda hacer, 
reflexionar y decidir sobre el presente y el futuro. Porque 
siempre he dicho, siempre...

¿Es una realidad que ha cambiado?

Sí, ha cambiado. Y creo que es un cambio progresivo también, 
porque incluso hay matrimonios de temprana edad. Lo que 
yo observo es que es importante acceder a la información, 
más allá de si eso te contamina o no. Entonces, dentro de la 
cultura también, si queremos vivir una vida plena, debemos 
preguntarnos también cuál es esa vida de calidad que nos 
hace felices a nosotras como mujeres dentro de la comunidad. 
Por eso siempre he cuestionado ciertas prácticas culturales 
como se denominan, que está a la moda ahora a raíz de esas 
denuncias que salieron. ¿Qué de esas prácticas conservamos 
y qué dejamos a un lado?, en qué nos aporta a nosotras y en 
también a nuestra cultura y a nuestra niñez, porque tenemos 
que pensar en eso, proyectarnos, porque a mí no me gusta 
romantizar la cultura, me gusta mucho lo tradicional, me 
gusta mucho valorar ello, pero si dentro de lo tradicional hay 
elementos que afectan y atropellan mis derechos, yo creo que 
es momento de dejar a un lado y rescatar lo que nos suma.

¿Podemos saber cuales son ideas ancestrales y 
cuales occidentales?

Mmmm, sí, pueden ser constructos occidentales. Porque 
en el Perú yo no sé si el derecho que se aplica en el Perú 
es directamente peruano. Es un derecho romano, creo yo, 
o sea, de pronto sí nos falta construirnos nuestros propios 
conceptos, nuestros propios elementos.

Siempre estamos con muchas ideas intercaladas, por eso a 
mí siempre me gusta esto de ir cogiendo como pedacitos 
de cosas que sí nos sirven y actuar sobre ello. Ahorita no 
podemos hablar de la pureza y yo estoy en contra de eso. 
Porque para ser sujetos puros no sé dónde tendríamos que 
estar, en una cápsula en X planeta.

Vamos a terminar la conversación con esos criterios. Me 
ubico mejor en esto que está explicando sobre el hombre y 
la mujer, cuando leo su poema Palabra del hombre wampis.

Oye sí.

Dice: nunca se escucha la palabra de la mujer. Las 
mujeres son como piojos, hablan sin fundamento. Esto 
que has explicado se refleja en este poema, ¿verdad?

Sí, sí, sí.

Bien, pero esto me lleva a lo que acaba de afirmar también 
respecto a construir su personalidad con retazos de aquí y de 
allá. Eso lo dice con bastante claridad en algunos poemas y 
lo estoy escuchando en su declaración. Dice, yo no sé qué tan 
lejos estoy de la gente de mi pueblo. A veces siento que muy 
lejos, veces siento que muy cerca.

Sí, sí.

¿Me puede explicar estas ideas, por favor?

Es el tema de la migración, que nos lleva a pensar en ello. Yo 
estoy en Lima desde 2003. Viajo a mi comunidad, estoy como 
tres meses o un mes o una semana y regreso. Ese ha sido mi 
vida desde que tengo 12 años, por mis estudios, siempre esa 
es la dinámica, mayor. Pero nunca se me conflictuó la idea de 
saber a dónde pertenezco realmente, o sea, nunca entré en 
crisis. Para mí siempre ha sido claro que mi territorio está allá, 
pero que por el paso del tiempo estoy en diferentes ciudades. 
A eso le llaman sujeto migrante. Yo hasta ahora me cuesta 
decir que soy migrante y que vivo en Lima, porque yo siempre 
me identifico, soy de Santiago, pero vivo en Lima, pero mi 
territorio está allá. Y siempre me ha gustado, no sé, tener 
esta, como un tubito de conexión con mi territorio, ¿no? Un 
tubito de conexión imaginario, digamos, porque, por ejemplo, 
en San Marcos habían problemas grandes y mis amigos salían 
a marchar, salían a hacer plantones, y yo sentía que esa 
carga no era para mí. La carga estaba en mi territorio. Y ese 
territorio que mis compañeros no entendían, o que el Perú no 
entendía. Y siempre ha sido eso. Los problemas del país y mis 
problemas en el territorio. 

Qué reveladora su reflexión, Dina. Dice en el poema 
Transición, a esta gringa que le menciona cosas 
sobre cómo debe de proceder: te respondo gringa 
curiosa que no soy de acá ni de allá nací awajun 
crecí wampis, mi adolescencia huele a sierra. Es 
un norte muy sólido en tu vida. No quiere sentirse 
solamente wampis o awajun. Cuenteme sobre esto, 
por favor, Dina.

Lo que pasa es que mi formación ha sido en Jaén. Entonces, 
para mí ha sido impactante esa parte porque ahí aprendí a 
comer queso, pescado de mar. En Jaén aprendí el castellano 
también. Son retazos que vas adquiriendo, y vas sumando 
dentro de tu vida, pero no quedas encasillada ahí. Lo mismo 
me ocurrió en Lima, ¿no? Lima fue la universidad, construía 
amigos, tuve mi hijo, tengo un hijo de 14 años. Y es acá donde 
puedo relacionarme con mucha gente que viene de provincias 
o del extranjero. Publiqué mi libro, voy al cine, teatro, a fiestas. 
Entonces, es también parte de uno. Pero no puedo decir, soy 
de Lima, como otras personas migrantes. Y esas cosas no me 

"Porque yo veo el mundo así, mi territorio, awajun y wampís, y el Perú"

Kurku Cuerpo

66



conflictúan. Puedo llegar a Jaén y decir si acá estuve cinco 
años, estudié, pero no soy de Jaén. En cambio, cuando voy a 
mi comunidad, me sucede algo diferente, este es mi territorio, 
esta es mi tierra, espacio. Acá está mi familia, vivió mi abuela. 
Y es una concepción bastante diferente.

Y eso se refleja en la poesía.

Entiendo, piensa y reflexiona en awajun

Sí, a veces sí, sí. Suelo reflexionar en awajun y wampis. Y 
también en castellano, por ejemplo, no sé si ubicas a Yasnaya 
Aguilar, lingüista mexicana, decía, claro, tenemos nuestra 
lengua materna indígena, pero también hemos aprendido 
una segunda lengua, que es el castellano, con la cual nos 
comunicamos y es nuestro idioma también. Así que si pienso 
también en castellano, escribo también en castellano, pienso 
en awajun, pienso en wampis. 

Dina, si un funcionario de los censos le pregunta 
por su identidad, ¿qué responde? 

Digo que soy awajun y wampis. Y hablo awajun, wampis y 
castellano. No me hago problemas. Creo que uno debe tener 
una identidad y sentirse feliz, porque eso le nace, no porque 
un antropólogo, un lingüista, un sociólogo lo diga, estoy en 
contra de eso, que alguien a través de la teoría te diga quién 
eres. Uno tiene que identificarse de acuerdo a cómo se siente, 
de acuerdo a cómo ha sido su proceso también, porque uno 
vive sus propios procesos, los asume, los entiende. A mí me 
gusta entender mis propios procesos y tener mis propios 
conceptos. Y si alguien no coincide conmigo, es su problema, 
en realidad, no mío. 

Desde esa posición de defender lo tuyo.

Sí claro, el hecho de que tú seas indígena no quiere decir que 
no vas a ir a la mejor universidad del mundo o no vas a tener 
dinero o no vas a tener una buena casa. Eso no te limita. Eres 
indígena, pero eres humano, Entonces, como humanos, creo 
yo, debemos mirarnos con horizontalidad, aunque a muchos 
les cuesta, ¿no? Les cuesta y les duele.

Bien. Escucho que es mamá de un niño de 14 años.

Sí, sí. Se llama Sebastián. 

¿El papá es wampis? Perdone, por preguntar sobre 
estos temas, pero creo que es parte de lo que 
estamos conversando, identidad y vida… 

No, es de Loreto, viene también de una familia diversa, su 
papá es colombiano, su mamá shawi. 

Tiene un poema que se llama Mi Temor, que 
dice: “Cuando te veo, temo enamorarme sin fin, 
temo sentir tus brazos”. Es evidente que hay un 
sentimiento amoroso entre un hombre y una mujer 
en este poema. ¿Le resulta difícil tener vínculos 
sentimentales con personas que no son de su 
cultura, Dina?

Mmmm. No, no me resulta difícil. Lo que me resulta difícil es 
entenderse como humanos porque en la convivencia cada 
uno viene con sus propias historias, su propia formación y 
yo soy una persona que se adapta muy rápido en diferentes 
contextos. A mí no se me complica mucho esa parte, pero sí 
rechazo que esa persona sea muy machista o que me ponga 
trabas porque yo sí soy de, como dicen, de alma libre.

No quiso ponerle un nombre de raíz ancestral a 
Sebastián. 

Bueno, se llama John Sebastián. John es el nombre de su 
padre. Sebastián era el nombre del hermano de mi abuela, 
uno de los guerreros de la familia. Entonces, yo elegí ese 
nombre para mi hijo.

¿Sabe awajún o wampis?

Está aprendiendo, está aprendiendo, Sebastian está 
aprendiendo wampis.

Usa su nombre en el poema “Santiago se llama 
Kanus”. Hay una pregunta, quizá incomoda, lo dice 
en un poema en el que habla del suicidio. ¿Has 
pensado en el suicidio alguna vez? 

No, mira, fíjate, pero a mi alrededor había muchas mujeres 
que se suicidaban y también una vez vi a un primo gay que 
se suicidó. Entonces tengo muchas primas dentro de mi 
familia extensa que se han suicidado tomando lejía, tomando 
barbasco, amarrándose el cuello con una liana o soga, o 
cualquier objeto que encontraban. Y la experiencia más fuerte 
fue,...creo que tenía entre seis o siete años, recuerdo clarísima la 
escena, una mujer suicidándose con barbasco. Había cortado 
trozos de barbasco y estaba ya fuera de sí, los masticaba y 
masticaba, mientras la gente le seguía para quitarle, Y luego 
la agarraron, la metieron en una especie de pozo para mojarla, 
le metían manguera por la boca para que pudiera arrojar, pero 

"Porque yo veo el mundo así, mi territorio, awajun y wampís, y el Perú"

Kurku Cuerpo

Suelo reflexionar en awajun y wampis. 
Y también en castellano, por ejemplo, 
no sé si ubicas a Yasnaya Aguilar, 
lingüista mexicana, decía, claro, tenemos 
nuestra lengua materna indígena, pero 
también hemos aprendido una segunda 
lengua, que es el castellano, con la cual 
nos comunicamos y es nuestro idioma 
también.

67



la mujer no reaccionaba. Y falleció, estuve en todo el proceso 
del velorio, del entierro, y la causa era que la mujer se había 
enterado que su hermano había embarazado a la hija de su 
esposo. Y como le tenía mucho miedo al esposo porque al 
enterarse le iba a pegar y tenía mucha vergüenza, entonces 
por eso se había suicidado. A mi nunca se me vino la idea de 
suicidarme en ningún momento. No, no. 

¿Cree que estos desajustes son culturales?

Voy a terminar la idea. Mi desesperación siempre ha sido desde 
entonces, ¿cómo nos ayudamos? ¿Por qué nos tenemos que 
quitar la vida? Y por eso he observado mucho a las mujeres 
de la comunidad, porque he visto más mujeres awajun que se 
suicidan, en comparación a las mujeres wampis.

Sí, son tragedias que no se conocen bien

Entonces, a pesar de todos los problemas que puede pasar una 
mujer en la comunidad, no tiene ningún ingreso económico, 
encima su marido le pega, tiene que ir sola con el hijo en el 
brazo a la chacra, etcétera, todas las cosas que pasan, las 
mujeres siguen de pie. Y eso también ha sido para mí un 
elemento bastante admirable. Estos aspectos fortalecen a uno. 

¿Cree que el caldo de cultivo, el sustento, la 
explicación más general está en los desajustes 
culturales que enfrentan las mujeres que se 
suicidan?

Yo quería tener esa respuesta, pero las mujeres a awajun 
enfrentan las mismas situaciones fuertes que las mujeres 
wampis, pero ellas se suicidan más. Entonces, esa respuesta 
no se me fue al agua. Creo que son muchos factores que 
implican o impactan esto.

Sí, seguro…

Y te hablo de la salud mental, y te hablo desde el conocimiento. 
¿Cómo está la salud mental de las mujeres indígenas en 
general, no solamente awajún y wampis, en las comunidades? 
¿Y cómo la de los hombres y niños? ¿Qué cuidado tenemos 

nosotros con nuestra salud mental? Nuestro cuerpo, más allá 
de la defensa del territorio y el espacio que habitamos. Y creo 
que eso hace que algunas, no todas, tenemos esa fortaleza 
de ir como batallando contra la corriente. Y como dicen en la 
teoría, de pronto la solución es el suicidio.

¿Tendrías la decisión alguna vez, si se diera la 
oportunidad de volver a tu territorio, quedarte allí 
a vivir, compartir tu vida como un hermano nativo 
que nunca salió de allí de manera permanente?, 
Dina?

¿Compartir mi vida te refieres a casarme?

Como pareja, hacer familia…

Mira, yo no tengo, digamos, un estereotipo de cómo sería mi 
pareja, funciono de una manera muy particular, creo. No sé 
cómo funciona, además. Pero para mí, siempre mi cuerpo, mi 
mente y mi alma tienen que estar conectadas y sentirme muy 
bien, muy feliz con la persona con quien estoy. 

Significa que esta posibilidad podría darse si se dan 
estas condiciones.

Podría darse, sí, pero si tengo dudas de que, por ejemplo, 
esa persona pueda tomar como excusa su no acceso a la 
educación para maltratarme o para hacerme sentir mal, no 
podría estar en ese espacio. 

Es un asunto complejo, pero ¿están tus planes 
volver a tu comunidad?

Sí, sí, sí. Yo de hecho tengo muchos sueños para hacer en 
mi comunidad, muchos trabajos, proyectos. Pero primero 
quiero cerrar los pendientes que tengo en mi vida personal y 
profesional y ya con eso podría ir.

¿Qué haces en tu vida profesional, Dina, para 
sustentar tu vida?

Hago trabajo de traducción, interpretación y también elaboro 
materiales para el Ministerio de Cultura. Trabajo en temas de 
interculturalidad o a veces hago o dicto talleres o charlas. 
Pero estoy así de manera independiente, no tengo un trabajo 
fijo en una oficina. 

Entiendo. Así como has mencionado en tu poema 
sobre la realidad de la mujer awajun nada idílica, 
¿qué cosas positivas puedes extraer de la relación 
hombre mujer que has conocido en tu territorio?

Que cuidaban mucho de la familia, que los niños crezcan 
dentro de la familia, dentro del hogar. Es curioso porque a 
mis padres siempre les preguntan cómo hiciste para educar 
a tus hijos o hijas y cómo así ellas te hicieron caso. Porque 
hay muchos profesores que no educaron a sus hijos y se 

"Porque yo veo el mundo así, mi territorio, awajun y wampís, y el Perú"

Kurku Cuerpo

Mi desesperación siempre ha sido 
desde entonces, ¿cómo nos ayudamos? 
¿Por qué nos tenemos que quitar la 
vida? Y por eso he observado mucho a 
las mujeres de la comunidad, porque 
he visto más mujeres awajun que 
se suicidan, en comparación a las 
mujeres wampis.

68



dedicaron a otras actividades. Entonces dentro de la familia 
tradicional se cuidaba mucho esa parte y creo yo tiene que 
ver mucho con la relación emocional también de que todos 
teníamos que crecer en un hogar, en una familia. Pero claro, 
ahí uno puede discrepar cómo estaba la salud emocional en 
esa familia, pero la idea macro era que no tenían que estar en 
este estado de abandono. Esa idea a mí me gusta mucho, que 
la familia se cuide. 

¿Y ¿cuál es el papel de la comunidad en la educación 
de los hijos y en la relación hombre -mujer, la que 
conoces desde niña?

Cada familia, cada núcleo familiar, sea, papá, mamá y sus 
hijos se cuidaban, ¿no? Veían la salud, veían la educación, 
así como en cualquier parte del mundo. Pero sí podía haber 
cierta solidaridad en el sentido de compartir conocimientos 
con otras familias. Por ejemplo, si se enfermaban, una sabia 
decía, puedes curar con esta planta el dolor de estómago, 
el tema del mal de gente, puedes curar con este. Y no era 
remunerado, era por ese cariño que había en la comunidad. 
O si venía alguien, si se casaba alguien y no tenía chacra, no 
tenía qué comer, entonces invitaba la familia que tenía chacra, 
yuca, plátano, para que pueda tener que comer, hasta que esa 
familia joven pudiera hacer también su propia huerta o su 
propia chacra. Había ese espíritu de solidaridad. O alguien 
cazaba animales, o jalaba un pez grande y se compartían en 
la comunidad. O se hacían estas obras públicas que se llaman 
trabajos comunales. Se limpiaba la calle, el camino, alrededor 
de las casas y todos estábamos como unidos. Y ahora no hay 
eso, ahora si alguien caza algo te venden o si produce palta o 
choclo, te venden. Es parte del cambio que se está viviendo.

Dina, ¿conoces los procesos de autonomía que están 
viviendo algunos pueblos amazónicos? 

Sí, me has hecho acordar de un mito que tenemos sobre 
el diluvio, en wampis es el mito de Panky, la boa, donde 
nos ilustran esta historia de cómo antes los humanos se 
convirtieron en aves o animales, para darnos la oportunidad 
de lo que ahora somos. Y creo que frente a todo lo que 
estamos viviendo en este universo va a llegar a un techo y 
necesitamos ese diluvio para poder cambiar el tema de la 
hegemonía para que nosotros...

 A mí me parece una apuesta bastante fuerte, muy desafiante, 
sí, porque yo ahorita he estado también mirando esta 
propuesta de ser gobiernos autónomos, Pero como te decía, 
siempre miro el territorio, porque ahora son como gobierno 
autónomo awajun gobierno autónomo wampis, son dos 
territorios diferentes.

Entonces yo en son de broma decía que tengo pasaporte 
para ambos porque soy awajun y wampis. Pero hablo siempre 
como uno solo, esa es mi visión. Pero los que no son awajún ni 
wampis miran diferente. Tenemos ahí dos batallas nosotros, 
de poder avanzar, caminar con esta propuesta dentro del 
país, como tú dices, dentro del país que está hegemonizado 
por los criollos o blancos, y luego empoderarnos en nuestro 

territorio, porque estas propuestas dentro del territorio 
también tienen que ser entendidas y asumidas para que 
podamos caminar juntos. Si no, simplemente va a quedar 
como una propuesta más de alguien que sueña un mundo 
diferente. Y esa parte de poder trabajar con nuestra gente, 
de hacer, de asumir, cargar sobre nuestros hombros esta 
responsabilidad. No lo digo en el sentido negativo, sino con 
la convicción de que sí queremos este mundo, sí queremos un 
cambio que también sea amigable con nosotros, los pueblos 
indígenas, cuesta mucho hacernos entender. 

Porque falta formar personas que realmente tengan esa 
consigna de influir, de generar, no sé, admiración o de generar 
confianza. Porque muchos que se hacen llamar líderes 
también están siendo muy cuestionados. Cuando se trata el 
tema de dinero, la especulación rebasa a la población, a las 
comunidades. Entonces la desconfianza va aumentando, va 
ampliándose. Entonces, esta idea de los gobiernos autónomos 
no tiene legalidad, no están siendo reconocidos porque 
solamente se permiten como asociaciones. Pero a la vez se 
está trabajando dentro del marco del convenio 169. Entonces, 
hay vacíos que generan desconfianza, hay que convencer 
al Estado y también a nuestra gente o convencernos a 
nosotros mismos que nos merecemos una oportunidad y un 
pensamiento diferente, un territorio diferente.

Y en ese sentido yo veo un doble trabajo que hacer. También 
entiendo que las personas que lideran necesitan apoyo 
emocional más allá de lo económico, necesitan fuerza y creo 
esa fuerza está también en los jóvenes, están en los niños, 
en las mujeres y están también en nuestras plantas madres. 
Nosotros nunca hemos tenido acceso a los psicólogos, a las 
psiquiatras que tanto creo yo de pronto hace bien acá en 
las ciudades. Yo nunca le encontré sentido a eso. Para mí 
es importante la planta madre, que es la ayahuasca. Que 
cada vez que la tomo me siento renovada, siento que me he 
limpiado no solamente el cuerpo, sino el alma. Y creo que 
eso también falta en las comunidades. Y eso es uno de los 
elementos que yo agradezco que mi pueblo, mis ancestros 
me lo hayan heredado. Porque es un elemento que debemos 
también practicar en las comunidades, aunque ahora se está 
perdiendo eso. Y siento que es una fortaleza que tenemos. 

Dina, podemos continuar conversando, pero 
tenemos que acabar. Muchas gracias por tu 
comprensión y tolerancia. Ha sido muy importante 
conocerte. 

Sí, me he sentido muy cómoda y me parece una fuerza más 
que se esté reflexionando sobre nuestras identidades, sobre 
los problemas que estamos viviendo. Y la verdad es que a 
veces cuando estamos frente a estos problemas nos sentimos 
muy solos, Porque necesitamos aliados, reunirnos, compartir. 
Necesitamos recobrar fuerzas, compartir experiencias y lo 
que pensamos. Estamos en ese camino y eso me parece muy 
fortalecedor. Encontrarme con gente que está pensando en 
estos problemas y apuntando como país, porque más allá de 
lo relegados que nos podamos sentir, estamos compartiendo 
el mismo territorio que es Perú.

"Porque yo veo el mundo así, mi territorio, awajun y wampís, y el Perú"

Kurku Cuerpo

69



Un pueblo sin historia está muerto

Kurku Cuerpo

Entrevistador : Hugo Chacón M. 

Un pueblo sin historia 
está muerto

Entrevista a Margarita Guaita

Margarita Guayta, es quichua, gestora cultural; su territorio 
está en el Ecuador, en la parroquia de Yaruqui, a una hora 
de Quito, ciudad capital. Su comunidad pequeña vive entre 
veinte mil criollos. Margarita ha luchado con denuedo para 
ser parte de la comunidad más amplia. Es una tarea que 
sigue haciendo, al frente del proyecto que se denomina 
Ñukanchik Yuyay -nuestro pensamiento. Margarita nos brinda 
su sabiduría en una conversación en la que nos hace conocer 
su cultura, su forma de relacionarse con la diversidad y su 
llamado a la organización. 

70



Muchas gracias por el tiempo que nos va a dedicar. 
Quisiera empezar conociendo cómo es su entorno 
cultural, su familia. 

Un gusto saludar desde Ecuador a nuestros hermanos de 
Perú. Gracias por esa predisposición de conocer a hermanos 
de otros países y saber cómo es la trascendencia de cada 
uno de nosotros, como pueblos originarios. como pueblos 
ancestrales, como pueblos indígenas de acá del Ecuador. 
Bueno, pues, soy Margarita Guaita. Tengo 49 años de edad. 
Mi vida ha sido todo inmiscuido en el arte, la dirigencia desde 
niña, desde mis padres, muy orgullosamente. Mi madre, 
Juana Flores y mi padre, Gregorio Guaita, grandes líderes 
de nuestra comunidad, de nuestro pueblo. y pues, mi madre 
líder netamente, compañera de Dolores Cacuango, Rosa 
Amaguaña, que han luchado por nuestros derechos como 
mujeres. Mi padre, gran músico también muy dedicado a la 
labor social, a la agricultura, a la ganadería. Y así es como he 
venido yo, obteniendo una herencia de familia, de historia de 
ancestralidad y de dirigencia. 

Larga historia, Margarita…

Entonces, si ha sido algo muy largo, muy tedioso, muy duro 
también porque de niños que hemos empezado con mis 
hermanos, tengo yo como 10 hermanos, siete mujeres y 
tres varones. A la vez, en el camino nos hemos ido forjando 
muy duro porque no hemos sido aceptados como indígenas, 
siempre hemos sido discriminados y mucho más como 
mujeres. Pero pese a eso, nosotros hemos ido luchando, 
forjándonos y venciendo esos obstáculos para hoy por hoy 
nosotros prácticamente somos un ejemplo a seguir como lo 
catalogan los demás hermanos que tenemos acá en la en la 
comunidad, en la parroquia y en las demás parroquias del 
Ecuador. Ha sido y es duro, pero no imposible, porque ese es 
un reto para nosotros como indígenas para llegar a este sitio 
a este punto de nuestra identidad cultural. Y eso nos llena de 
orgullo porque ha sido una lucha constante. No sólo mía, no 
sólo de mi familia, sino de todos nuestros hermanos indígenas 
que estamos acá en el Ecuador. 

Ha formado familia… 

Tengo dos hijas mujeres y un varón. Ya ellas han emigrado 
o están en otros espacios. También digo nosotros, porque 
juntamente con mi esposo mismo, mi compañero de vida 
siempre nos hemos tenido los dos juntos y eso bueno, también 
agradezco. 

¿Cómo es el trabajo en familia?

No, no siempre los jóvenes repiten los pasos de los padres. 
Empezamos desde 1990, ya con el centro cultural, empezamos 
desde el inicio con un grupo de música que llevaba el mismo 
nombre de Ñukanchik Yuyay juntamente con mi padre, mi 
madre y mis hermanos. Empezamos con el grupo de música; 
al inicio éramos nosotros que recorríamos algunos países y 
nos invitaban.

Y bueno, pues quisimos hacer una escuela de música. Pero 
después dijimos no, porque debemos ampliar y mucho más 
inmiscuirnos en todas las líneas del arte de la cultura, de la 
cosmovisión andina de la medicina de incluso de la labor 
social, tanto económica, política. Entonces, ampliamos nuestro 
proyecto y por eso mejor hicimos un centro cultural donde acá 
tenemos más de 200 alumnos jóvenes, niños, adolescentes, que 
es que siempre están inmiscuidos en todos los aspectos, en la 
minga, en la en conservación de de la ecología, la conservación 
de nuestras raíces culturales, la conservación de incluso hasta 
de nuestro idioma y de la vestidura.

Todo eso, es y ha sido bastante tedioso: tratar de que los 
jóvenes, los niños, los adolescentes tengan un espacio libre 
donde no existan riesgos, donde se pueda sacarles de las 
drogas, del alcoholismo. Incluso, a veces, tenemos también 
niñas que han sido violadas en la misma familia.

Y el centro cultural continua…

Por ese mismo motivo, nosotros hemos seguido conservando 
este centro cultural. No le hemos dado ningún giro. Más 
bien, le hemos ido incrementando más. Bien y en el manejo 
del centro, en la administración del centro hay mujeres y 
hombres combinados. Sí, yo siempre, como ellos me dicen, 
soy la la mama de aquí.

Dejará en otras manos la dirección del Centro…

No me dejan descansar. Y bueno, sigo, sigo la dirigencia. 
Sigo desde hace ya cuántos años, no he cambiado, pero 
sí me gustaría que ya los jóvenes más que todo, mujeres, 
se involucren y estén en esto poquito a poquito. Ya lo han 
ido haciendo. Pero esta es nuestra misión: dejar un legado 
y un semillero tan importante para que nuestras raíces 
culturales no se pierdan, y para que nuestra ancestralidad 
se conserve en el mundo mestizo que nos llaman indígenas, 
pero no saben que lo que se conserva es esta gran historia 
que va marcando la vida misma para poder ir contando, 
motivando más y valorando lo que nosotros somos como 
indígenas. 

Un pueblo sin historia está muerto

Kurku Cuerpo

Quisimos hacer una escuela de música. 
Pero después dijimos no, porque debemos 
ampliar y mucho más inmiscuirnos 
en todas las líneas del arte de la 
cultura, de la cosmovisión andina de la 
medicina de incluso de la labor social, 
tanto económica, política. Entonces, 
ampliamos nuestro proyecto y por eso 
mejor hicimos un centro cultural …

71



¿A qué distancia de Quito está tu parroquia y el 
centro cultural?

No es mucho, De Quito para acá casi una hora en carro. Y 
no estamos tan lejos tampoco de la ciudad, ya que debido al 
aeropuerto estamos cerca.

¿Cómo se define una parroquia? ¿Está compuesta 
por cuantas personas?

Es distrito y también parroquias, dentro de las parroquias 
estamos las comunas. Las comunas de nuestro distrito 
metropolitano de Quito. Son veintiun mil habitantes, más o 
menos.

Y, ¿cuántas están directamente vinculadas con la 
cultura kichwa?, Margarita. 

Son muy pocos porque aquí, la parroquia de Yaruqui fue 
conquistada y, prácticamente, acabada con nuestra gente, con 
nuestras comunidades. Somos muy poquísimos indígenas. Es 
por eso que a veces nos dicen que si el punto verde que tiene 
Ñukanchik Yuyay se termina, terminamos la conservación de 
nuestra familia indígena que todavía lo conservamos.

Yo no creo que eso pase con la fuerza que tiene y 
los hermanos que la acompañan. No creo que eso 
pase Margarita. La revista está recogiendo estas 
experiencias que nos informan de un resurgimiento 
del pensamiento y la acción indígena en todo el 
continente. Los mapuches en el sur, los quechuas, 
aymaras, los pueblos de la Amazonia en el Perú, en 
el Ecuador el ejemplo que nos estás mencionando. 
En Colombia y México, hay un despertar de 
esta identidad indígena. ¿Qué dificultades has 
encontrado en este camino? Nos ha hablado de los 
innumerables problemas que ha tenido que sortear. 
¿Cuáles han sido? 

La discriminación es lo que más marcado en mi vida me ha 
dejado. Es cuando decían los grandes misios, que nosotros 
llamamos, querían botarnos de la parroquia, del pueblo, de 
la comunidad, porque no éramos merecidos en llevar quizá 
la vecindad. Eso es lo que más me ha marcado porque incluso 
a mis padres les pegaron. Pero bueno, nosotros éramos muy 
pequeños que no podíamos defendernos…

Margarita se emociona en esta parte de la 
conversación y derrama lágrimas. Me emociona 
verla, escucharla, trato de acompañarla en sus 
sentimientos. Luego, seca sus mejillas y continúa, 
con más bríos…

 …pero mi madre como mujer, como luchadora que fue que 
nos enseñó a levantar la cabeza para seguir con esta gran 
misión de lucha. Entonces no les guardamos resentimientos 

ni bronca, sino más bien, les decimos que han sido una mente 
muy confundida al no respetar, al no valorar que somos, 
todos seres humanos. Pero bueno, gracias a esa gran lucha de 
constancia de mantenernos unidos como familia, como ayllu, 
nos ha servido para seguir adelante. Y ahora, la gente mismo, 
toda la gente, ahora nos valoran, nos tienen ese gran respeto 
porque hemos sabido demostrar no con violencia, sino con 
mucha inteligencia para seguir adelante en esta lucha de 
conservación de identidad y más que todo ahora que ellos 
también nos ayudan a tener ese gran valor, ese gran respeto 
y decir que nosotros, como cultura indígena, como mundo 
indígena, somos un referente marcando con una historia, 
un pueblo que no tiene historia está muerto. Entonces esa 
es la gran fortaleza que me ha durado, incentivado a seguir 
adelante, para que decir que los jóvenes nos van a seguir. 

Margarita, ha ganado respeto de la comunidad. 
¿Cuál es el futuro de esta manera de pensar y de 
vivir, esta manera indígena de ver el mundo, de 
entender la realidad?, ¿debemos contentarnos solo 
con ser referentes, o es que hay un camino en el 
que este movimiento indígena, este sentimiento, 
se vaya imponiendo poco a poco en la comunidad 
en general y se convierta en un poder político que 
tenga la capacidad de dirigir la sociedad?

Estoy segura de que sí, porque por eso decía ahora no 
solo me siento contenta de que haya ese respeto sino que 
también me siento contenta de que ahora nosotros somos 
también un referente bastante fuerte aquí en la parroquia, 
en la comunidad y siempre, a veces también ellos mismos 
nos están pidiendo quizás ayuda, incluso ideas para seguir 
en cómo ir en la parte política, en la parte cultural, incluso 
hasta la parte religiosa. Entonces, la parte educativa 

Un pueblo sin historia está muerto

Kurku Cuerpo

72



también, siempre nos están llamando para poder coordinar 
ideas, coordinar proyectos de alguna actividad que ellos 
crean conveniente. Y entonces, sí, sí, estoy segura de que 
esto va a tener una marcación grande por eso es lo que 
decía. Solo tenemos acá la preparación ya de los niños 
jóvenes y adolescentes que están preparándose no solo en 
lo cultural, también están preparándose en muchas carreras 
académicas que ellos van tomando. Pero con ese objetivo, 
con esa misión de ir fortaleciendo a lo que nosotros 
acá estamos, estamos inculcando impartiendo nuestros 
conocimientos para ellos. 

Comparto su opinión, Margarita. Willkauy está 
empeñada en ese proceso, en dar soporte, reflexión, 
impulsando lo político. No basta con oficiar 
ceremonias de sacralidad, vestirse con vestidos 
antiguos, conservar el idioma, si sólo vamos a ser 
un referente moral y marginal en la sociedad. Este 
proceso requiere la unidad de todos los indígenas 
en el continente Pachamama. 

Se requiere una unidad urgente. Nos catalogan como tira 
piedras, como corruptos, como delincuentes. Somos una 
sola comunidad, un solo ideal, un solo pensamiento, como 
siempre lo llamamos nosotros, vamos a la unidad, a la 
unidad urgente de todas las comunidades indígenas de todo 
el mundo, así porque solo así con inteligencia, podremos, 
estoy segura de que vamos a llegar no solo a dirigir un 
país, sino a dirigir a todo el mundo. Porque de verdad es 
que esta unidad de todos nuestros hermanos indígenas es 
muy importante, porque ya basta de que en las calles nos 
maten con las armas. sino que vayamos haciendo nuestra 
conveniencia, que sea un pensamiento comunitario para 
trabajar y seguir en adelante.

Comparto sus ideas, esto hay que impulsarlo y 
fortalecerlo. Vamos terminando esta conversación 
y quisiera que nos cuente cómo es la relación del 
hombre y la mujer en el mundo indígena. ¿Cómo 
esto ha sido afectado por los valores occidentales?. 

Mi pensar, mi sentir es lo que siempre yo digo y es desde 
donde yo empecé, desde la familia a tener igual de derechos, 
igualdad de deberes. Igualdad quiere decir la mujer y el 
hombre juntos al lado, ni uno adelante ni uno atrás. Cuando 
dejemos de pensar por uno mismo ahí va a acabar este 
individualismo que existe en todo el mundo, porque no es 
solo acá en Ecuador, sino en todo mundo, que piensan que 
la mujer es solo para la cocina o para crianza de los wawas 
y que el hombre es solo para traer el dinero. No es así, 
sino que está todo junto. Y es por eso que yo he trabajado 
desde la familia. Desde ahí, empezamos a ver que se va 
a hacer más clara nuestra misión y nuestro objetivo para 
poder dejar de pelear contra nosotros mismos o quizás de 
pelear o tratar mal a las personas, a los niños, a los jóvenes 
o a la mujer o al hombre. Entonces, es por eso que yo digo 
un llamado de que dejemos de pensar por uno, de que 
hemos de pensar y vivamos y pensemos de que nosotros 
todos somos un ser humano con sentimientos y con mucha 
costumbre y se respete a todos porque todos somos iguales, 
somos capaces para dirigir. Todos los seres humanos somos 
muy inteligentes y no hay necesidad de irnos a la violencia, 
sino de irnos a un diálogo a una conversación y verá que 
todo va a terminarse en paz hasta las grandes guerras se 
terminarán con un diálogo, pero dejando de lado nuestro 
pensar, es decir que todos tenemos muchas ideas y si 
unimos las ideas, serán que el país el mundo entero será 
muy próspero, muy fructífero. Y no habrá estas guerras tan 
caóticas que tenemos tanto en nuestras comunidades, en 
nuestros hogares como en los países.

Un pueblo sin historia está muerto

Kurku Cuerpo

Mi pensar, mi sentir es lo que 
siempre yo digo y es desde donde 
yo empecé, desde la familia a 
tener igual de derechos, igualdad 
de deberes. Igualdad quiere 
decir la mujer y el hombre juntos 
al lado, ni uno adelante ni uno 
atrás. Cuando dejemos de pensar 
por uno mismo ahí va a acabar 
este individualismo que existe en 
todo el mundo, …

73



Bien, Margarita. ¿Qué podemos rescatar del 
feminismo europeo? 

Yo creo que sí pero lo único que les digo a las mujeres feministas 
y a los hombres machistas es que dejemos a un lado nuestros 
resentimientos, porque eso nos trae solo sufrimiento. Y así, 
por eso no nos deja ser felices. Vivamos el hoy, el segundo, 
el minuto que en esta vida lo estamos haciendo. Y solo así 
vamos a ser felices y vamos a dejar de ser muy partidistas. 
Dejamos de ser muy seccionalistas, solo así vamos a poder 
lograr y nuestras hermanas feministas, dejemos a un lado 
eso y compartamos más con todos, sin importar sexo, color, 
ni religión, ni nada, y verán que vamos a lograrlo. Y vamos 
a conquistar muchos proyectos que tengamos en mente y 
vamos a llevar a un país o a liderar mucho mejor y a guiar a 
todos nuestros hermanos. 

Una última pregunta: ¿cómo es que se organiza el 
tema religioso en el ayllu en el que vives? ¿Se han 
rescatado algunos saberes sacros, ancestrales? 

Bueno, yo te voy a hablar desde mi experiencia, desde 
mi vida. Porque a nosotros desde niños nos han formado 
nuestros padres de que debemos respetar, porque todo lo 
que tenemos en nuestra vida enmarcada siempre en como 
el espiral de la vida misma. Desde el punto que empezamos, 
giramos alrededor y regresamos al mismo punto y en el punto 
donde empezamos y vamos extendiéndonos más, siempre 
nos encontramos con esto de la religión. Si nos peleamos con 
religiones nos vamos a sacar los ojos, como decían nuestros 
padres. Pero si respetamos y vamos de la mano todos juntos, 
verán que podemos hacer muchas cosas y así es lo que hemos 
logrado. El padre de la parroquia da la santa misa y nosotros 
también escuchamos la santa misa. Y luego vamos nosotros 

también a celebrar al lado del mismo padre, hacemos 
nuestras ceremonias ancestrales. Hemos logrado también 
de que los padres sepan valorar y sepan tener ese respeto 
tanto al sincretismo religioso como lo ancestral andino. Así es 
como aquí en Yaruqui lo hacemos. Entonces hemos logrado 
ese gran reto que también los padres vayan entendiendo, 
entrando en razón de que para qué pelearnos, para qué sin 
inventar por religiones. Si sus grandes templos, sus grandes 
iglesias, están construidos encima de nuestros sitios sagrados. 

Margarita, me has enseñado muchísimo esta 
mañana y seguro que los lectores van a conseguir 
lo mismo. Quedó muy agradecido por haberte 
conocido y de establecer esta vinculación que, 
espero, se prolongue, junto a tu voz y mensaje.

Gracias a ti, hermano y a la revista Willakuy. 

Un pueblo sin historia está muerto

Kurku Cuerpo

… lo único que les digo a las mujeres 
feministas y a los hombres machistas 
es que dejemos a un lado nuestros 
resentimientos, porque eso nos trae solo 
sufrimiento. Y así, por eso no nos deja 
ser felices. Vivamos el hoy, el segundo, 
el minuto que en esta vida lo estamos 
haciendo. Y solo así vamos a ser felices y 
vamos a dejar de ser muy partidistas.

74



La feminidad y la 
masculinidad son 
sagradas
Entrevistador : Hugo Chacón M. 

Willka Pacha, vive en el Cusco y es Quillayaya -sacerdotisa de la Luna-, así se identifica, maestra, guía espiritual. Forma 
parte de una comunidad, panaca, que centra sus actividades en la atención de los enfermos. Avanzando con calma 
pero a paso firme se está haciendo de un lugar en la, cada vez más compleja, sociedad sur andina. Nos ha concedido un 
momento de su tiempo para conversar sobre sus actividades y compartir su pensamiento. Con ella y su comunidad, la 
sabiduría ancestral vive, se renueva y se multiplica. 

La feminidad y la masculinidad son sagradas

Kurku Cuerpo

Entrevista a Willka Pacha

75



Willka, gracias por darnos la oportunidad de 
conversar contigo. ¿Es tu nombre de nacimiento 
Wilka Pacha?

Yo tengo otro nombre, con el que he nacido, que me han 
puesto mis papás al nacer, pero durante el trayecto de mi 
vida espiritual, por mi trabajo con plantas ancestrales, he 
ido teniendo este nombre, Willka Pacha. En realidad, me 
lo han puesto los espíritus ancestrales y el maestro mayor 
con el que hemos aprendido. En mi comunidad me conocen 
con este nombre, somos personas que trabajamos con 
plantas sagradas y que conocen de la energía cuerpo y de 
su identidad. Las personas que están metidas solo en esta 
sociedad me conocen con el anterior nombre y a veces como 
que me confunden.

¡Qué bien, Willka! Emociona saber de tu identidad 
con el mundo andino. ¿Y cómo nace esta inquietud? 
Supongo que con tus padres no tenías las 
condiciones para dar este paso. ¿Cómo fue este 
proceso?

Exacto hermano, mi familia es católica, pero en el trayecto 
de mi vida necesitaba prácticamente conocer y sentir otro 
tipo de espiritualidad. Fue así que, hace más de 10 años, 
empecé con las plantas medicinales, con las ancestrales, 
como la ayahuasca, el wachuma. Empecé a conocer personas 
que conocían este mundo, pero eran netamente andinas, 
indígenas que conocían de las plantas. Porque hay muchas 
personas ahora que saben de estas plantas ancestrales, 
pero no tienen el conocimiento suficiente para valorarlas y 
conocerlas en su forma ancestral, sino la trabajan de manera 
lucrativa. Ya de muchos años han estado trabajando, incluso 

los maestros mayores, que han llevado esa sabiduría de 
generación tras generación. Entonces, durante este tiempo, 
con este hermano, he empezado a entrar a este mundo, a 
conocer, porque yo tampoco conocía, pero en mi ser interior 
sentía que tenía que estar ahí porque sentía que me hacía 
falta algo, era la espiritualidad, sentía que había un vacío 
interno de espiritualidad y de conocimiento más que nada, 
¿no?, porque sentía todo lo que veía, que era del Ande, lo 
que era de nosotros, no compaginaba con lo que tenía en 
ese momento. Entonces sentía que había algo más que 
faltaba en mi vida. Entonces fue en ese entonces que entré 
al conocimiento de las plantas y casualmente es como que se 
dio todo, empezó a darse todo; exactamente en el momento 
preciso donde tenía que ser encontré a las personas. Desde 
ese momento he crecido, vi el conocimiento ancestral que 
realmente guardan las plantas, y fue ahí donde empezó mi 
camino.

Y lo haces en comunidad, hay un grupo de gente que 
te acompaña con las mismas inquietudes que tú…

Sí, en realidad lo que es plantas, ceremonias y todo eso 
siempre trabajamos en comunidad porque es importante, la 
comunidad es importante para nosotros, entonces tanto las 
plantas como otras cosas se trabaja en comunidad.

… mi familia es católica, pero en 
el trayecto de mi vida necesitaba 
prácticamente conocer y sentir 
otro tipo de espiritualidad. Fue así 
que, hace más de 10 años, empecé 
con las plantas medicinales, con las 
ancestrales, como la ayahuasca, el 
wachuma. Empecé a conocer personas 
que conocían este mundo, pero eran 
netamente andinas, indígenas que 
conocían de las plantas

La feminidad y la masculinidad son sagradas

Kurku Cuerpo

76



¿Cuántos miembros más o menos tiene tu 
comunidad?

Normalmente en la panaca, somos más de 10, pero como 
que cada uno también hace su vida. No es que estemos todos 
juntos ahí para siempre, sino solamente nos reunimos en 
ceremonias o cuando se hacen trabajos, ofrendas y todo eso 
también nos reunimos o en días importantes, solsticios. Pero 
normalmente, cada uno hace su vida; pero en el Cusco hay 

muchas panacas, muchas otras familias más que también 
caminan, con lo que es medicinas o con otros conocimientos 
también ancestrales andinos.

Estos hermanos mayores que te enseñaron, 
continúan en contacto contigo

Sí. Los hermanos mayores siempre están en contacto 
con nosotros, son los que nos enseñan y guían, porque es 
importante para ellos que el guiado sea siempre constante; 
no es porque has aprendido y ya llegó, digamos, un punto de 
aprendizaje en el que tú ya puedes hacerlo solo, que te dejan 
ahí, sino en cualquier momento tú puedes ir, ellos también. Se 
comunican, en las reuniones o en fechas especiales también 
nos reunimos con ellos o cuando necesitan ayuda también 
nosotros subimos.

Ahora ¿cómo se contactan con ustedes las personas 
que requieren atención? 

Normalmente es a través de las personas con quienes 
ya hemos trabajado, ayudándolos. Esas personas nos 
recomiendan; nos traen más personas. Es prácticamente de 
boca en boca, por recomendación, más que nada.

¿Y qué tipo de problemas de salud atienden?

En realidad trabajamos todo porque la medicina ancestral 
de las plantas trabaja todo lo que tiene que ver con la parte 
física, emocional, psicológica, espiritual. Trabaja todos esos 
puntos de nuestro cuerpo. Vienen personas con problemas de 

… en el Cusco hay muchas 
panacas, muchas otras familias 
más que también caminan, 
con lo que es medicinas o con 
otros conocimientos también 
ancestrales andinos. […] Los 
hermanos mayores siempre están 
en contacto con nosotros, son los 
que nos enseñan y guían, porque 
es importante para ellos que el 
guiado sea siempre constante;

La feminidad y la masculinidad son sagradas

Kurku Cuerpo

77



salud o con problemas psicológicos o emocionales. Entonces, 
se les da un tipo de dieta, se les indica qué tienen que 
hacer antes de la toma de esas medicinas y en qué fechas, 
porque también trabajamos con fechas especiales como 
las lunas llenas y nuevas. Entonces, trabajamos de acuerdo 
a estas fechas e indicamos a las personas qué tienen que 
hacer y después de esto se les hace la ceremonia y todo así 
ancestralmente.

¿Y qué diferencias encuentras entre la medicina 
ancestral y la occidental?

Mucha diferencia, hermano. La medicina occidental son 
solamente químicos que han sido sacados de las plantas, 
pero en realidad son químicos en el cuerpo que ya están 
ingresando por nuestro torrente sanguíneo. Y lo que 
hacen estas medicinas es desequilibrar el cuerpo porque 
normalmente nosotros tenemos un equilibrio que es en su 
totalidad normal y, cuando el cuerpo se va desequilibrando, 
vamos enfermándonos emocionalmente, espiritualmente 
o físicamente también. Lo que a la mayoría le pasa, es una 
enfermedad física, entonces estas medicinas solamente 
alivian el dolor del momento. 

No te curan…

O sea, no te curan; solamente te desequilibran el cuerpo. 
Entonces, tu subconsciente piensa que te estás sanando, 
pero en realidad no; solo alivias el dolor del momento. Pero 
en realidad no saca la enfermedad de raíz, no lo cura, no te 
da un tratamiento. Hace que dependas de la farmacéutica 
porque acá no hay personas sanas. En la ciudad, al menos, 

la persona nunca se puede sanar. Siempre tiene enfermedad 
de algo, siempre le pasa algo, entonces siempre recurre a 
las farmacéuticas. En el caso de las medicinas ancestrales o 
también holísticas, que no sólo hay acá sino hay en muchos 
países, en Asia, en las comunidades. 

¿Cómo actúan estas plantas ancestrales?

Buscan la raíz de la enfermedad. Por ejemplo la ayahuasca, 
trabaja buscando la profundidad del ser, entonces es como 
que entra y busca qué está causando eso y uno piensa 
que puede ser por algo diferente, pero en realidad es otra 
cosa lo que está causando esa enfermedad, lo saca, o 
igual las emociones, o lo que creemos que son trastornos 
psicológicos. Entonces eso lo vas sacando y te va limpiando. 
Entonces, a medida que tú vas usando esta medicina, pero 
con un guía que esté preparado para esto, cuando tú vas 
haciendo este proceso lo que hace es sanarte porque 
va limpiando tu cuerpo, no sólo te desintoxica sino que 
también maneja tu psicología y tu espiritualidad; te hace 
dar cuenta que tú tienes que autosanarte y, en este caso, 
¿qué hace? hace que tú tengas una mejor alimentación. 
Entonces empiezas a consumir cosas naturales; tratas ya 
de dejar de lado lo que son comidas procesadas; dejas 
también lo que son las farmacéuticas de lado; a buscar 
cosas más sanas para tu cuerpo. Y de esta forma tu cuerpo 
que está desequilibrado empieza a equilibrarse, esa es una 
de las formas.

¿Y qué tipo de dificultades encuentran en la sociedad 
convencional para el desarrollo de esta actividad, 
Willka? ¿Con qué problemas te has encontrado?

En realidad pienso que es la falta de información, 
hay muchas personas que no saben de las medicinas 
ancestrales y es como que les tiene miedo y no te den la 
suficiente confianza para trabajar. O de repente, no vienen 
muchas personas a sanarse, a curar, o ya lo buscan como 
último recurso, porque siempre recurren primero a lo que 
es la industria. Y también hay mucha gente que mal usa 
la medicina, piensan que el uso de las plantas ancestrales 
es algo sencillo, es algo que se aprende de la noche a la 
mañana. Entonces pasan muchas cosas con las medicinas 
o con las personas que les dan. 

Pero, en el gremio médico han encontrado quizá 
algún pronunciamiento, u oposición en la sociedad…

Hasta el momento no, no porque manejamos como tiene 
que ser las medicinas, pero sí conozco casos de personas 
que no saben usar la medicina o no tienen ese conocimiento 
verdadero de un chamán, de un shiripiari verdadero, y lo 
mal usan o se van a tomar así nomás, o por conocer, o por 
divertirse. Ahí es donde pasan consecuencias, donde los 
familiares o la sociedad te empieza a decir que es una 
droga, que es un alucinógeno, que eso te hace daño o que le 
empiezan a echar la culpa a la medicina a lo que le pasó a 
esa persona. Es un problema, pero en nuestro caso no nos ha 
pasado todavía.

Buscan la raíz de la enfermedad. 
Por ejemplo la ayahuasca, trabaja 
buscando la profundidad del ser, 
entonces es como que entra y busca 
qué está causando eso y uno piensa 
que puede ser por algo diferente, 
pero en realidad es otra cosa lo que 
está causando esa enfermedad, 
lo saca, o igual las emociones, o lo 
que creemos que son trastornos 
psicológicos. Entonces eso lo vas 
sacando y te va limpiando.

La feminidad y la masculinidad son sagradas

Kurku Cuerpo

78



¿Crees que estas actividades de curación y uso de 
plantas ancestrales, va a ser un paliativo muy poco 
trascendente mientras no haya cambios sociales en 
la base de nuestras comunidades? 

En caso de gente que ya está en este camino por decirlo, en 
este conocimiento o, al menos, ya se están abriendo este 
conocimiento, sí, pero gente que normalmente no está o no 
tienen información o no tiene conocimiento está totalmente 
cerrado. 

¿Y el ser mujer te ha generado alguna dificultad en 
el ejercicio de tus actividades frente a los hombres?

No, porque en realidad cuando uno conoce realmente lo 
que es la espiritualidad o la sabiduría andina, para nosotros 
tanto para el varón como para la mujer no hay diferencia, 
o sea somos iguales, entonces tanto el conocimiento lo 
puede manejar una mujer como el varón, solamente que 
los conocimientos son distintos. En el caso de las mujeres, el 
conocimiento ancestral o en caso de la medicina que usamos, 
trabajamos, tenemos el conocimiento más a la feminidad de 
la mujer, pero aun así sin perder el conocimiento también a lo 
masculino porque es nuestro soporte, como decir, es también 
parte de nosotros. Y en el caso de los varones es lo mismo, 
ellos tienen más conocimiento de lo que es masculinidad 
sagrada. Pero, aun así, ellos tienen conocimiento de lo 
que es la feminidad sagrada. Pero eso se comparte, eso se 
relaciona. Ambos tenemos conocimientos ancestrales y eso 
no te da una dificultad o no te dice, por ser mujer, tú no 

puedes hacerlo, no lo puedes ejercer. Claro que sí, lo puedes 
hacer, pero tienes que tener el conocimiento y la preparación 
adecuada. Cuando tú ya estás preparado, ellos te dicen que 
tú ya estás en esa posición, en ese conocimiento, ya lo puedes 
dar a conocer o puedes ayudar a otras personas. Las mismas 
personas vienen solitos a ti o te buscan porque es la energía 
que llama a buscar la sanación. Ancestralmente, había 
muchas curanderas, entonces no tiene nada que ver eso.

¿Tu pareja también comparte contigo estas 
actividades?

Sí, mi pareja es shiripiari también, o sea chamán, él también 
se ha formado, él tiene una formación de 13, 15 años en este 
camino espiritual también.

¡Qué bien! Tú conoces ambos mundos, ¿qué 
diferencias encuentras entre las relaciones 
hombre-mujer en el otro mundo y hombre-mujer 
en el mundo andino? 

Bueno, hay mucha individualidad en el caso del mundo 
occidental, primero comienza con que hay mucho machismo. 
Y al haber mucho machismo, hay mucho desequilibrio en 
esa sociedad. Entonces, ¿qué pasa con la mujer? La mujer ya 
también empieza a ser feminista. Entonces, al ver machismo 
la mujer se desequilibra. Entonces no hay un acuerdo. 
Piensan que el varón es mejor y la mujer es mejor. Entonces 
hay como una pelea, una discusión. Y eso puede causar 
muchas cosas. No solo causa desequilibrios económicos 

La feminidad y la masculinidad son sagradas

Kurku Cuerpo

79



en empresas o de repente desequilibrios en el trabajo, en 
la propia familia porque hay muchos hombres machistas, 
son muchas mujeres que ya no quieren que el hombre sea 
machista, y también la que se opone, la que pone en ese lado 
del varón, y al varón también lo menosprecia, entonces ese 
mismo conocimiento transmiten a los hijos, y así, o sea, y pasa 
todo ese desequilibrio, entonces es un desequilibrio igual 
físico, emocional, espiritual también.

¿Cómo es la espiritualidad andina?

En la parte andina esta espiritualidad, ya también es 
diferente. ¿Por qué? En esta parte ya también se comprenden. 
Acá existe lo que es el Yanantin que es como la pareja y eso 
no solo significa que la pareja es porque tú y yo digamos 
somos pareja ya, ese es un Yanantin sino es el equilibrio de 
las dos energías. Por eso que había un Yanantin también 
en nuestros pueblos originarios, que hasta ahora nosotros 
creemos en el padre sol y la madre luna. Entonces, para 
nosotros es un Yanantin, porque es un equilibrio cósmico, 
tanto como el sol y la luna están en equilibrio. Entonces, ese 
es el conocimiento que nosotros tenemos. Para nosotras, 
un varón no es que es varón igual o ya es lo máximo o ya 
trabajan de diferente forma, sino consideramos que son 
parte de nuestra compensación, por decir así, porque hay 
cosas también que el varón puede hacer más que la mujer 
como digamos en fuerza, pero también hay cosas en que las 
mujeres podemos ayudar o aportar más que un varón, pero 
eso no significa que uno sea más o que uno sea menos, sino 
que ambos somos iguales, iguales solo con conocimientos 
distintos, pero que eso lleva a una sola propuesta, a un 
solo conocimiento. Y esto es prácticamente como lo que 
formamos, una comunidad, algo que es para todos. Entonces, 
esa es la diferencia que veo.

Willka, tú piensas, sueñas con que la comunidad que 
tú tienes se pueda extender y formar cientos, miles 
de comunidades semejantes a la tuya. Y no solo en 
la medicina ancestral, sino en otros espacios que 
desarrollen una sociedad comunitaria que recoja 
las tradiciones ancestrales de organización social, 
económica y política. ¿Crees posible que esto sea 
alcanzable? 

En realidad no sé si sea posible en esta época pero yo pienso 
que está habiendo mucho despertar, mucho despertar de esta 
información o despertar espiritual porque eso es importante 
para nosotros porque cuando tú despiertas el espíritu puedes 
despertar mucho conocimiento. Entonces puedes darte 
cuenta de muchas cosas que creías que era tu realidad pero 
que no lo es realmente. Pero ahora hay mucha gente que 
está caminando entonces pienso que puede ser posible o 
que demore pero pienso que sí porque mucha gente que está 
despertando entonces está caminando con esta información 
o está teniendo más conocimiento. No es como al principio, 
cuando yo empecé que éramos pocos, entonces ahora que lo 
veo y que han pasado los años somos más personas y al final 
por ejemplo vienen más, todavía más hermanos a querer 

aprender o a querer tener esa sanación de ellos mismos y al 
tener esa sanación de una persona entonces ya está sanando 
como sociedad porque ya empieza a darse cuenta de muchas 
cosas.

¿Tú combinas estas actividades, no? Haces un 
cierto proselitismo político también. Participas en 
actividades políticas.

Un poquito, pero no tanto más me dedico a lo que es la 
espiritualidad, a lo que es la sanación con los hermanos.

Bien, Willka, nos has ilustrado sobre lo que 
queríamos saber de tus actividades y cómo se 
desarrollan. Si quieres señalar algo adicional, por 
favor…

Claro. Creo que para desarrollarnos como sociedad, como 
pueblos o cualquier aporte positivo que podamos dar pienso 
que lo más importante es ayudarnos a autosanarnos porque 
esa autosanación va a abrir muchos conocimientos y va 
a abrir mucho campo a poder tener una experiencia para 
poder compartir con los demás hermanos, para no decir que 
yo solo sé, que yo solo tengo el conocimiento y siempre hay 
pelea y discusión entre nosotros, porque de esa manera no 
vamos a poder aportar como sociedad o como comunidad. 
Pero mientras más sanación espiritual tengamos, vamos a 
poder aportar como comunidad, vamos a poder ser nosotros 
uno solo. Entonces, eso sería un aporte.

Wilka, muchas gracias por tu testimonio y por tu 
tiempo. 

Gracias a ti y a Willakuy.

La feminidad y la masculinidad son sagradas

Kurku Cuerpo

Acá existe lo que es el Yanantin 
que es como la pareja y eso no solo 
significa que la pareja es porque tú 
y yo digamos somos pareja ya, ese 
es un Yanantin sino es el equilibrio 
de las dos energías. Por eso que 
había un Yanantin también en 
nuestros pueblos originarios, que 
hasta ahora nosotros creemos en el 
padre sol y la madre luna. Entonces, 
para nosotros es un Yanantin, 
porque es un equilibrio cósmico …

80



Autora : *Paqcha Sirena de Andamarca, warmi danzaq

Las tijeras  
danzan con ellas

Las tijeras danzan con ellas

Kurku Cuerpo

La autora de estas páginas es danzaq, y forma parte de una 
creciente comunidad de mujeres que han hecho de la “Danza 
de las tijeras” un espacio de desarrollo. Antes, territorio solo 
habitado por hombres, ahora congrega la actuación de mujeres 
de varias latitudes y edades que, con todo derecho, han hecho 
también suya una danza de naturaleza profundamente sacra y de 
enorme significado en la historia de la resistencia indigena.

En este número dedicado al Universo mujer, leer estas páginas 
nos informan de dos realidades: la permanencia de danzas de 
milenios de antigüedad y la insurgencia de la mujer andina en 
igualdad de condiciones que su par hombre, sin ruidos ni desafíos, 
solamente siguiendo un mandato de complementariedad que se 
anida en cualquier corazon que conserve nuestras tradiciones. 

81



Hablar de la Danza de las Tijeras es reconocer su origen 
Chanka, considerado como un pueblo guerrero, que derrotó 
a los Waris y que enfrentó en el Cusco a los Incas. Significa 
hablar de una resistencia que ha trascendido hasta nuestros 
días, ampliando su arraigo hasta fuera del país y llegando 
a ser declarado “Patrimonio Universal Inmaterial de la 
Humanidad”. 

Los danzaq se muestran con su religiosidad, creyentes en 
sus Apus, wamanis, huacas y rituales mágicos, expresando la 
dualidad de su cosmovisión andina que alimenta sus espíritus 
con su entorno y la naturaleza en un mismo plano. Con su 
cultura del ayni y de cooperación recíproca. Una danza de 
origen ancestral, de ritos, música y bailes, donde se enfrentan 
venciendo el cansancio y el dolor, imploran a sus Apus para 
continuar con su legado y su vida.

¿Cuánto de eso hay en la actualidad? ¿Cuántos de esos 
valores aún están presentes en los hombres? ¿Cómo se 
incorporan las mujeres? ¿Qué proponen y cuáles son sus 
apuestas? Comencemos…

La danza de las tijeras y su 
ancestralidad: Origen y significado
Tuvo sus raíces en las prácticas rituales de los Chankas, 
pueblos originarios que se extendieron por las regiones de 
Ayacucho, Huancavelica y Apurímac antes de la llegada de 
los Incas. El baile formaba parte de sus festividades agrícolas, 
especialmente, en honor a la Pachamama, con el objetivo de 
atraer energía y prosperidad para la comunidad. 

La danza de las tijeras es parte de un universo simbólico 
que tiene varios elementos. Su explicación se remonta a la 
relación que existe entre los danzantes o Tusuq Laykas con 
un Apu tutelar, la existencia de un centro arqueológico, su 
cultura y religiosidad. 

	y La presencia de un Apu tutelar. El cerro más 
imponente, era una deidad o un espíritu superior. 
Los Apus eran y siguen siendo seres que tienen vida 
e influyen dentro del conjunto de la población. Pero 
también estaban las huacas o adoratorios y otros 
Apus Wamanis menores (un cerro, la catarata, el 
viento, la tierra o el cóndor). Por ejemplo, en el valle 
del Sondondo (Provincia de Lucanas, Ayacucho)1, 
está el Apu Ccarhaurazo, cuyas aguas riegan dos 
valles. Uno de ellos es el Sondondo y el otro el 
Chichasoras. Asimismo, se consideraba que las 
huacas, mágicas y sagradas, eran intermediadas por 
un curandero, sabio o brujo cuyo poder equivalía al 
de un sacerdote en la cultura occidental.

	y Antiguamente el danzante era considerado como 
un sacerdote, sabio y curandero prehispánico. Este 
sacerdote curaba, transmitía conocimientos, y 

1	 Donde se origina la danza de las tijeras

también cantaba y bailaba. Con el tiempo devino 
en Tusuq Layka. “hombre que danza”. La naturaleza 
hablaba a través de ellos porque, en sus coreografías 
representaba a los espíritus de entidades naturales 
y divinidades andinas, conectando el mundo 
material con el espiritual. Tal vez por ello, dentro 
de la percepción occidental, se ha extendido la idea 
errónea que un danzaq tenía algún acuerdo con 
seres malignos, lo cual es equivocado. Ellos tenían 
un compromiso con la naturaleza, con sus huacas o 
seres tutelares.

	y La cultura ancestral y su concreción en la existencia 
de monumentos originarios, como expresión de su 
identidad Chanka, En el caso de la comunidad de 
Andamarca, existe la ciudadela de Caniche que 
revela su existencia. Es un elemento muy importante. 
En el Valle del Sondondo hay otras muestras, pero, 
no tienen ni las dimensiones ni la importancia de 
Caniche. 

	y Su representación y la relación con la resistencia 
cultural del Taki Onqoy 

Con la llegada de los españoles, los sacerdotes o Tusuq Laykas 
fueron perseguidos y diezmados, muchos se refugiaron en 
sus huacas y se ocultaron junto a sus danzas y creencias, 
resistieron ante la imposición del cristianismo. Los danzantes 
se incorporan al movimiento del Taki Onqoy. Formaron parte 

Ella tuvo sus raíces en las 
prácticas rituales de los 
Chankas, pueblos originarios 
que se extendieron por 
las regiones de Ayacucho, 
Huancavelica y Apurímac 
antes de la llegada de los 
Incas. El baile formaba parte 
de sus festividades agrícolas, 
especialmente en honor a la 
Pachamama, con el objetivo de 
atraer energía y prosperidad 
para la comunidad.

Las tijeras danzan con ellas

Kurku Cuerpo

82



del baile de resistencia en la población ante el dominio 
colonizador, para que no se destruyan sus creencias, para 
preservar su cultura. Allí nacen propiamente los danzantes 
de las tijeras. 

Muchos de los rituales y creencias prehispánicas fueron 
sincretizados con los elementos religiosos católicos. La danza 
de las Tijeras no fue la excepción; se adaptó y se transformó, 
incorporando elementos cristianos, pero conservando su 
esencia y su simbolismo indígena. La inclusión de las tijeras 
metálicas, así como de otros instrumentos musicales y parte 
del atuendo del danzante fue una adición de esta época, 
simbolizando la fusión de las culturas y la resistencia de las 
tradiciones indígenas.

La danza de las Tijeras: Resistencia, 
complementariedad y ritualidad
La Danza de las Tijeras es un baile ritual, de contrapunto en 
competencia sin exclusión o “Atipanacuy”,2 que acompaña 
el ciclo de la producción agrícola, de mayo a inicios 
de noviembre y tiene una relación muy estrecha con la 
celebración del Yaku Raymi (fiesta del agua), equivalente 
al Inti Raymi (fiesta del sol) dentro de la cultura quechua. 
Bailan todo el ciclo de limpieza de los canales al inicio del 
calendario agrícola, danzan a la naturaleza y al agua para 
que haya lluvia y vengan tiempos fértiles.

2	 Competencia o competencia

La Danza de las Tijeras es también un baile de resistencia. 
En la fiesta del agua, los danzantes expresan la vitalidad, la 
fuerza y la resistencia al dolor, bailan de pueblo en pueblo sin 
cansancio, con valor y alegría.

Las comunidades han incorporado el baile dentro 
del cronograma de las fiestas sacras (religiosas), pero 
manteniendo su propia autonomía. En las fiestas centrales de 
los pueblos saludan al santo de turno, pero no se subordinan 
a él. Por ejemplo, los danzantes no ingresan al interior de las 
iglesias católicas, porque son diferentes. 

De la danza y sus instrumentos:
Los Tusuy Layka, en un primer momento danzaban con lajas 
de piedras que hacían sonidos y marcaban el ritmo de los 
instrumentos que la acompañaban. Después, incorporaron las 
tijeras de metal y los instrumentos de procedencia europea 
como el violín y el arpa que se andinizaron y se fundieron 
rítmicamente con el baile y la danza. 

“Máximo retomó la palabra: El señor Arguedas me 
ha contado también que antiguamente no se usaba 
arpa ni violín sino pinkullo, tinya, raurara que es como 
trompeta, y la saqsaqa, que es una sonaja de calabaza. 
También se utilizaba el kawka, que parecía violín, 

El danzante era considerado 
antiguamente como un sacerdote, 
sabio y curandero prehispánico. 
Este sacerdote curaba, trasmitía 
conocimientos, y también cantaba 
y bailaba. Con el tiempo devino 
en Tusuq Laykas. “hombres 
que danzan”, la naturaleza 
hablaba a través de ellos porque 
representaban a través de sus 
coreografías a los espíritus de 
entidades naturales y divinidades 
andinas, conectando el mundo 
material con el espiritual.

Las tijeras danzan con ellas

Kurku Cuerpo

83



pero tenía una sola cuerda. Dicen que los músicos del 
Ande se encantaron cuando vieron los violines y arpas 
de los españoles. Más notas y melodías se podían 
sacar” 3

Las secuencias y los cánones
… El cuerpo es apenas el dócil instrumento con el que 
el dansaq teje filigranas llenas de armonía y color. El 
dansaq andamarquino sabe que cada “estación” tiene 
sus propios cánones y no se puede permitir licencias 
ni mezclas fuera de contexto. El “ensayo” tiene sus 
propios pasos o “tusuda”, igual que la “patara” o el “siu 
sau” o el “tipac tipac” y el “wallpa waqay”, entre otras. 
Y sólo cuando las “estaciones” han sido cumplidas, 
entonces ha aligerado sus vestimentas y ha demostrado 
fuerza y desprecio al dolor compitiendo hidalgamente 
en la estación de la “prueba”. La culminación del 
“atipanakuy” se ha dado en la pista.

En esta ocasión, no han desafiado a la torre. Tal reto 
está reservado para el mes de agosto, cuando el agua 
nueva llegue a fecundar los campos” 4

3	 En homenaje a Lucy Núñez Rebaza, defensora de la cultura andina. https://www.servindi.org/actualidad-
cronica/03/04/2023/en-homenaje-lucy-nunez-rebaza-defensora-de-la-cultura-andina

4	 Ibid

La Danza de las Tijeras y su práctica 
masculina 
Los Apus escogen al danzante que lo va a intermediar y será 
una autoridad ante los demás que con poderes y habilidades 
sobrenaturales, se convertirá en un danzaq. Los Apus hablan 
a través de ellos. No todos los danzantes pasan por esto. Hay 
determinados factores que impiden que esto ocurra. Con los 
años, la experiencia, sabiduría y destreza adquirida serán 
considerados maestros y serán queridos y reconocidos por 
su pueblo. Los pueblos han visto formarse y crecer a grandes 
danzantes que viven en su memoria:

(..) maestros de entrañable recuerdo como el viejo 
“Saqa” Saturno Ramos, Jacinto Flores, Ignacio Inca, 
Simón Inca “Panqa”, Daniel, Emilio y Nicolás Inca, 
el “Misti” Mariano Ramos, Romualdo Ramos, Alejo 
Huamaní, Saturno Damián, Víctor Inca, Bernabé 
Huamaní “Qechele” y tantos otros que dieron 
nombradía y pasearon por todos los pueblos, con 
distinción y sapiencia, los quilates de la escuela 
andamarquina, en el arte inmortal de la Danza de las 
tijeras” 5

Todos, con una rica historia, dedicaron hasta los últimos días 
de su vida a la Danza de las Tijeras, continuando 500 años de 
resistencia. 

5	 Ibid

Las tijeras danzan con ellas

Kurku Cuerpo

84

https://www.servindi.org/actualidad-cronica/03/04/2023/en-homenaje-lucy-nunez-rebaza-defensora-de-la-cultura-andina
https://www.servindi.org/actualidad-cronica/03/04/2023/en-homenaje-lucy-nunez-rebaza-defensora-de-la-cultura-andina


Los maestros transmiten la enseñanza a sus hijos hombres o 
a un discípulo, es su continuidad, le acompaña, le transmite 
todo lo vivido y aprendido, y lo consagrará ante su Apu tutelar. 
También lo presenta al pueblo; cuando esté listo le seguirá 
sus pasos, con la tradición y las creencias. 

Los niños comienzan muy pequeños, a los ocho y nueve años. 
El aprendiz viaja junto a su maestro de pueblo en pueblo. 
Dejan todo para aprender y formarse como danzante. Quizás 
esta sea la principal razón por la que no participaban las 
mujeres. Pero esto cambió.

La incorporación de la mujer
“… las Mujeres no bailan, trae mala suerte. No dances, 
Lucy, eso es cosa de hombres, nomás, pues dicen que 
los dioses de la montaña se las llevan para hacerlas sus 
concubinas y ya no las regresan.” 6 

Máximo Damián, maestro violinista de la comunidad 
de Ishua, Lucanas

Los inicios en los años 90
Corría el año 1998 en una Lima, con olor a violencia y pobreza, 
cuando comenzaron a aparecer las primeras mujeres 
danzantes de tijeras de Ayacucho en las fiestas costumbristas. 
Los residentes llenaban las carpas en escenarios rústicos. 
Fue una oportunidad para las mujeres y ellas la tomaron 
libremente. Aparecen las primeras warmis: Ana Isabel Rojas 
García “Llullo Killa de Chipao”, Fanny Ramos Yalli “Estrellita 
de Matara”, y posteriormente, Sonia López Ancco “Perlita de 
Chipao”, improvisando una mezcla de pasos de las huaylias y 
pasos de prueba, con un par de tijeras en mano irrumpieron 
en los escenarios de Lima y. luego, por algunos pueblos de 
Ayacucho y Huancavelica.

6	 Ibid

En el local Retama, en Lima, el maestro danzante Ccori Sisicha 
presenta a Llullo Killa como la primera mujer danzante de 
tijeras. Este hecho novedoso es mirado con curiosidad por 
la población acostumbrada a ver danzar solo a hombres. Lo 
importante es que no es rechazada. 

En la decisión e incorporación de estas tres danzantes 
pioneras confluyeron diversos elementos de contexto y de 
circunstancia: ellas venían de familias de músicos y bailarines, 
crecieron en medio de la danza, tuvieron la aceptación de sus 
padres para bailar, rompiendo el estereotipo de que ello sólo 
estaba reservado para los hombres, tuvieron un maestro que 
las inició pero, sobre todo, tuvieron voluntad de hacerlo, sin 
perder su condición de danzantes de waylías, danzaron.

Sin embargo, tuvieron que lidiar con la gente que se resistía a 
aceptar que las mujeres dancen, no había plazas para bailar, 
o ir de pueblo en pueblo, porque sólo lo hacían los hombres. 
Luego de una importante etapa de iniciación que duró casi 
una década, abandonaron el baile, pero marcaron el camino 
y fueron llegando más mujeres danzantes. 

“Cuando antes bailaba con mi falda me veían como 
mujer, luego que me puse mi traje, me miran como una 
danzante. Miran lo que yo bailo”

Perlita de Santa Rosa de Chipao

Lo que al principio fue una tímida y novedosa presentación 
que causó aceptación de unos y rechazo de otros, produjo 
a dos warmis danzaq que con los años consolidaron la 
presencia de las mujeres en los “Atipanakuy”, compitiendo 
frente a importantes danzantes varones. Ellas fueron 
“Palomita de San Antonio de Puquio” y “Torbellina de Mayo 
Luren” quienes ya adolescentes y siguiendo los rituales 
tradicionales de los danzantes varones, se formaron como 
buenas danzantes, con un maestro, recorriendo pueblos, con 
destreza, fuerza, resistencia y algo de picardía. A la par que 
el adversario danzante hombre, ganaron plaza y aceptación 
del público.

Ahora hay más mujeres que 
danzan 
Las podemos encontrar en el Sur de Ayacucho, Apurímac, 
con sus particularidades en Huancavelica y en la Lima 
multicultural y abigarrada. Ya no es extraño ver danzar a 
mujeres en los Atipanakuy. Y los nombres de “Guerrerita de 
Cora Cora” o “Wayrita de Huallana”, comienzan a recorrer los 
pueblos, son conocidas y tienen hinchada propia. 

No hay danza de las tijeras femeninas o coreografías 
particulares, la danza es la danza y, ser mujer no cambia ni 
sus cánones, ni sus secuencias. Ellas no se subordinaron a los 
hombres, sino a la danza. Asumieron su estética, ritualidad 
y musicalidad. Ellas pueden competir entre mujeres y entre 
mujeres y hombres. Es una inclusión legítima dentro de la 
danza.

En las fiestas centrales de los 
pueblos saludan al santo de 
turno, pero no se subordinan a 
él. Por ejemplo, los danzantes 
no ingresan al interior de las 
iglesias católicas, porque son 
diferentes.

Las tijeras danzan con ellas

Kurku Cuerpo

85



Danzando hacia el futuro
“Al inmenso pueblo de los señores hemos llegado 
y lo estamos removiendo. Con nuestro corazón lo 
alcanzamos, lo penetramos; con nuestro regocijo 
no extinguido, con la relampagueante alegría del 
hombre sufriente que tiene el poder de todos los 
cielos, con nuestros himnos antiguos y nuevos, lo 
estamos envolviendo. Hemos de lavar las culpas por 
siglos sedimentadas en esta cabeza corrompida de los 
falsos wiraquchas, con lágrimas, amor, o fuego. ¡Con 
lo que sea! Somos miles de millares, aquí, ahora.» José 
María Arguedas (Túpac Amaru Kamaq Taytanchisman 
Haylli Taki)”

Las tijeras danzan con ellas

Kurku Cuerpo

El danzante nace desde los pueblos. Allí recogen la herencia 
trasmitida por sus mayores y maestros, se hacen danzaq 
recorriendo pueblos y probando su valor. Pero la migración 
ha extendido la danza y la ha reproducido en espacios 
mayores, como la gran Lima multicultural. Son hijos e hijas 
de residentes, son tercera y cuarta generación. Tienen otro 
origen. Se van recreando y reafirmando (conociendo sus 
orígenes y ancestralidad), regresan a sus pueblos, a sus raíces. 
Se alimentan con ello. Y en este inmenso pueblo de señores, 
la resistencia continúa, porque no se asimilan, se juntan entre 
familias, trasladan a Lima todo lo que tienen en sus pueblos. 
Se mantiene el Ayni, el baile y el ensayo ceremonial.

El futuro está lleno de retos. La mujer tomó su lugar en 
competencia democrática. Seguirá danzando y creciendo. 
Pero aquí, en Lima no hay Apus o referentes simbólicos, 
¿cómo alimentarse? Se pierde el quechua esencial ¿cómo 
comunicarse con los ancestros? ¿Sólo existen el danzante 
o la danzante como buenos bailarines? Mientras se baila, 
reflexionaremos sobre estas preguntas.

Referencias Bibliográficas
En homenaje a Lucy Núñez Rebaza, defensora de la cultura 
andina

https://www.servindi.org/actualidad-cronica/03/04/2023/
en-homenaje-lucy-nunez-rebaza-defensora-de-la-cultura-
andina

https://naturalpura.blogspot.com/2010/11/andamarca-vive-
la-fiesta-del-dansaq.html

https://naturalpura.blogspot.com/2014/01/se-nos-fue-el-
maestro-cirilo.html

También se utilizaba el 
kawka, que parecía violín, 
pero tenía una sola cuerda. 
Dicen que los músicos del 
Ande se encantaron cuando 
vieron los violines y arpas de 
los españoles. Más notas y 
melodías se podían sacar”

86

https://www.servindi.org/actualidad-cronica/03/04/2023/en-homenaje-lucy-nunez-rebaza-defensora-de-la-cultura-andina
https://www.servindi.org/actualidad-cronica/03/04/2023/en-homenaje-lucy-nunez-rebaza-defensora-de-la-cultura-andina
https://www.servindi.org/actualidad-cronica/03/04/2023/en-homenaje-lucy-nunez-rebaza-defensora-de-la-cultura-andina
https://www.servindi.org/actualidad-cronica/03/04/2023/en-homenaje-lucy-nunez-rebaza-defensora-de-la-cultura-andina
https://naturalpura.blogspot.com/2010/11/andamarca-vive-la-fiesta-del-dansaq.html
https://naturalpura.blogspot.com/2010/11/andamarca-vive-la-fiesta-del-dansaq.html
https://naturalpura.blogspot.com/2010/11/andamarca-vive-la-fiesta-del-dansaq.html
https://naturalpura.blogspot.com/2014/01/se-nos-fue-el-maestro-cirilo.html
https://naturalpura.blogspot.com/2014/01/se-nos-fue-el-maestro-cirilo.html
https://naturalpura.blogspot.com/2014/01/se-nos-fue-el-maestro-cirilo.html


Feminismo, 
¿transformación 
o gatopardismo?
Autor : Atawallpa Oviedo Freyre

Feminismo, ¿transformación o gatopardismo?

Kurku Cuerpo

El autor es nacido en Ecuador. Es Watakuk, filósofo-médico andino. De formación 
oficial en Derecho (Doctor en Jurisprudencia), Master en Gestión Ambiental (España). 
Desde hace 22 años hace talleres y ceremonias por varios lugares del mundo, 
principalmente Europa. Ha escrito 13 libros, con variadas traducciones. Es también 
creador de música-medicina y coordinador del Centro Tunupa de Estudios Andinos, y 
director de la Escuela Alteridad de Altos Estudios. 

En estas páginas muestra sus puntos de vista críticos respecto al feminismo europeo 
señalando en uno de sus párrafos: “Sin quererlo, las feministas eurocentradas han 
terminado afianzando al sistema patriarcal, colonialista, capitalista, racista; al 
creer que el problema es de género y no de los mitos fundantes o de las ontologías 
y epistemologías de lo que se ha dado en llamar “Occidente”, y cuyo nombre más 
preciso es el monarquismo, generador y causante de todas estas deformaciones”.

87



El norteamericano Georges Hill, presidente de American 
Tobacco y propietario de cigarrillos Lucky Strike, veía con 
preocupación que un importante sector de la población 
mundial no consumía sus tabacos: las mujeres. Es decir que, 
más de la mitad de la población mundial no le generaban 
ingresos. Contrató al publicista y líder del marketing Edward 
Bernays para que hiciera algo al respecto. Como éste era 
sobrino de Sigmund Freud,recurriendo al psicoanálisis llegó 
a la conclusión de que lo único que había que hacer era 
manipular la conciencia de las masas para que sigan una 
corriente prediseñada.

Ideó una campaña para que las mujeres asociaran el 
consumo de tabaco con “libertad” e “igualdad de género”. 
Contrató a un grupo de mujeres, para que, en un momento 
dado de una marcha en New York, (1929) sacasen cigarrillos 
de sus bolsos y los encendieran “reivindicando el feminismo”. 
Convocó a la prensa a un lugar previamente determinado 
eindicó que habría un acto de “reclamación feminista”.

Efectivamente, sucedió tal como fue delineado: “fumar 
tabaco es una antorcha de libertad», respondían todas las 
contratadas por Bernays. Al otro día, fue noticia mundial: 
mujeres fumando para sentirse “libres”, “empoderadas”, e 
“iguales a los hombres”. Desde ahí, las mujeres consumen 
tabaco y han hecho más ricas a las grandes transnacionales 
pero, paralelamente, se han desviado las acciones para 
una real transformación de la situación de las mujeres, y 
al mismo tiempo de los hombres, de los animales y de la 
naturaleza en general.

Las feministas que emergían también cayeron en la trampa 
de este hombre blanco y apoyaron la “antorcha de libertad” 
de esas mujeres contratadas. Y hasta ahora, algunas 
feministas creen que la lucha feminista implica ser igual 
a los hombres, es decir, tener los mismos derechos y vivir 
como los hombres. Fue un hombre patriarcal o eurocentrado 
el que la ideó y muchas mujeres cayeron en la trampa 
colonial “patriar-capitalista”. Van a hacer 100 años de 
aquello y, muchas mujeres, siguen fumando bolas de humo 
de distinto tipo que terminan en los bolsillos de los grandes 
empresarios, en su inmensa mayoría hombres.

El publicista Bernays fue también el que logró imponer 
en EEUU el modelo de solo dos partidos hegemónicos 
(Republicano y Demócrata), para evitar el “caos” y la 
fragmentación del voto. Otro logro suyo, es que el pueblo 
norteamericano aceptó y apoyó la segunda Guerra Mundial 
con la figura simbólica del Tío Sam. Su influencia no solo fue 
al interior de EEUU, sino que también pudo derrumbar en 
Centro América (La República del Banano) a un gobierno de 
izquierda que no les convenía a los inversionistas bananeros 
de EEUU. Y así infinidad de casos.

Tanta fue su fama, que el propagandista nazi Joshep 
Goobels se inspiró en el libro de Bernays «Cristalizando 
la opinión pública», para proceder a la maneiquización 
del pueblo alemán. De esta manera, en el mundo entero 
con la más sutil propaganda, publicidad y marketing, han 

convertido a la población mundial en una sociedad maniquí 
a la que le ponen o le quitan cualquier creencia, dogma o fe. 
Hoy estamos en el clímax de todo ello, con los más expertos 
manipuladores de todo tipo.

De igual manera, fue otro hombre patriar-capitalista el que 
les tendió otra trampa y muchas feministas se lo han creído 
hasta el día de hoy. El diseñador francés Ives Saint Laurent 
organizó en 1966 el primer desfile de mujeres con esmoquin, 
típica prenda de vestir masculina. “La prenda más bella que 
puede vestir a una mujer son los brazos del hombre que 
ama. Para las que no han encontrado esa felicidad, estoy 
yo”; solía decir el “grand couturier”.

Para algunas feministas fue un signo de “liberación 
femenina” vestirse como los hombres. Saint-Laurent pasó a 
ser considerado uno de los grandes “liberadores de la mujer”, 
que supo “interpretar los cambios sociales que el feminismo” 
de los años 60 proponía: “abrir el armario masculino a la 
mujer”. Pierre Bergé, el novio y socio de Saint Laurent, el día 
de su muerte sentenció: «Fue algo más que un provocador. 
Fue un verdadero libertario que transformó a la mujer». 

También mencionar el caso de la estrella del feminismo 
estadounidense de los años 70, Gloria Steinem, quien promovía 
eliminar del movimiento feminista la discusión sobre la lucha 
de clases y centrar toda la actividad en la cuestión de género. 
Pero resulta que la líder feminista estadounidense había sido 
una agente de la CIA que, ante el difícil momento de la crisis 
de los años 70, supo eliminar el tema de la lucha de clases 
de la agenda occidental que promovía la izquierda marxista. 
Desde ahí hasta la actualidad las feministas ponen en primer 
lugar la bandera de género, que al final es una estrategia que 
va en su contra y de toda la vida en su conjunto. La CIA sigue 
feliz con ello, y las feministas de género ni se dan cuenta o 
no lo saben.

Hasta ahora algunas feministas 
creen que la lucha feminista 
implica ser igual a los hombres, 
es decir, tener los mismos 
derechos y vivir como los 
hombres. Fue un hombre 
patriarcal o eurocentrado el 
que la ideó, y muchas mujeres 
cayeron en la trampa colonial 
“patriar-capitalista”.

Feminismo, ¿transformación o gatopardismo?

Kurku Cuerpo

88



El feminismo de género nunca entendió que la lucha no 
es parecerse a los hombres, sino en ser diferente y diversa, 
para con ello encontrar la complementariedad armónica 
o equilibrada, tal como funciona la vida. Esto implica 
entender que la salida del patriarcado no está en vestirse 
como el macho capitalista, por el contrario, es desvestirse 
totalmente de las nociones, las categorías, las instituciones 
y el estado patriarcal, que es toda la civilización occidental 
o patriarcapitalista, en donde está la raíz de todas las 
formas de dominación actual.

Entonces, el asunto es mucho más profundo que las 
“masculinidades tóxicas”: está en toda la toxicidad de lo 
que se llama el capitalismo/socialismo, que es la forma 
más elevada de dominación bajo los eufemismos de 
“libertad”, “democracia”, “progreso”, “desarrollo”, que son 
las concepciones e instituciones mejor elaboradas del 
esclavismo posmoderno.

Por otro lado, estas feministas igualándose a los machos 
practican formas patriarcales tóxicas como la sororidad, 
que es una forma de inquisición empujada por mujeres. 
Con esto, el feminismo blanco más bien ha logrado que los 
machos de derecha se encabriten más y quieran ser aún más 
machos y patriarcales. Se ha generado una disputa entre 
posiciones tóxicas de ambos lados.

En consecuencia, el patriarcado no es la dominación de 
los hombres contra las mujeres, sino que es un sistema 
integral inserto en todos los seres humanos y en todas las 
instituciones creadas por el patriarcado, hasta llegar al 

capitalismo neoliberal y estatista como la forma superior 
que ha alcanzado.

Sin quererlo, las feministas eurocentradas han terminado 
afianzando al sistema patriarcal, colonialista, capitalista, 
racista; al creer que el problema es de género y no de los 
mitos fundantes o de las ontologías y epistemologías de lo 
que se ha dado en llamar “Occidente”, y cuyo nombre más 
preciso es el monarquismo, generador y causante de todas 
estas deformaciones.

Estas tergiversaciones vienen principalmente desde 
las concepciones, estrategias y tácticas de la izquierda 
eurocentrada, desde donde se nutre el feminismo de 
género. Y lo mismo pasa en otros movimientos sociales que 
emulan a la izquierda, como en la ecología, la educación, la 
sexualidad, la cultura, la religión, etc.

Por otra parte, cabe anotar que está fragmentación y 
polarización en los distintos grupos sociales con sus 
proclamas particulares, han conducido a una dispersión, 
incluso a una lucha interna entre los mismos sectores que 
propugnan cambios. Es decir, todas estas concepciones 
parciales o en las ramas del mismo árbol sistémico han 
llevado a una lucha o disputa entre los mismos sectores 
populares que se pelean entre ellos, mientras las élites 
siguen controlando el tronco y las raíces, con las cuales 
siguen amasando más poder y capital (divide y vencerás). 

La fragmentación es un concepto y un modo de acción 
totalmente patriarcal y occidental, es decir, monárquico, 
incluso, podríamos decir: monoteísta, cuando ha llegado 
a endiosar al capital y al mercado, poniéndolos en el 

El patriarcado empieza por 
lo femenino, pero luego 
domina a los homosexuales, 
a los discapacitados, a los 
inmigrantes, a los otros 
colores o fenotipos, y así 
sucesivamente a todos lo 
que no se ajustan al modelo 
monoteísta del dios varón-
blanco-viejo-heterosexual-
profesional.

Feminismo, ¿transformación o gatopardismo?

Kurku Cuerpo

89



pedestal mayor como el dios moderno. Por lo que la 
civilización occidental es una civilización monoteísta, o el 
patriarcapitalismo es un sistema monoteísta.

Entonces, cuando las feministas hablan de un “problema 
de género” y la izquierda enuncia un “problema de clase”, 
ninguno cuestiona las estructuras y pilares del monoteísmo 
sistémico, lo que significa que no plantean cambios de fondo 
o estructurales, sino superficiales y hasta banales. Cuando 
el asunto es más profundo que el “género” o la “clase 
social”, y que tiene que ver con las fuentes ontológicas que 
sostienen al paradigma monoteísta. De ahí que pretender 
solo cortar las ramas, es dejar todo el tronco y las raíces 
para que se siga reproduciendo. Por ello, el fracaso de todos 
sus proyectos. Ya van más de 100 años y solo se dan la vuelta 
en lo mismo, tan solo cambiando las formas (gatopardismo).

Tal es así, que al profesar que es un problema de género 
puede surgir un “feminismo liberal” y hasta un “feminismo 
conservador”. Si bien otros feminismos se han distanciado 
del feminismo monoteísta, tampoco cabe hablar de 
“feminismo comunitario” o “feminismo indígena” o 
“feminismo decolonial”, es decir, creer que solo es cuestión 
de diferenciarse poniéndole apellidos al feminismo, cuando 
el dilema es más profundo y es un asunto estructural, integral, 
interseccional y multidisciplinario. La gran fragmentación 
del feminismo habla de su confusión al interior mismo, por 
lo que no cabe el feminismo como fin sino como un medio 
para un horizonte sistémico general.

Y lo mismo con la noción de “clase social”, creyendo que 
la ubicación de clase de una persona ya determina su 
conciencia o posición política natural. Ya vemos que hay 
gente pobre que puede ser de derecha, conservadora y 

hasta puede estar en contra de otros sectores populares. En 
EEUU (y en todo el mundo) muchos obreros han votado por 
la extrema derecha (Trump).

La izquierda con sus proyectos de “dictadura del 
proletariado”, de “dictadura del partido revolucionario”, de 
“lucha de clases como motor de la historia”, de la “guerrilla”, y 
de todos sus proyectos mesiánicos, salvadores, paternalistas, 
estatistas, han recreado el “fantasma del comunismo” y el 
“cuco del marxismo”, del que se ha aprovechado la derecha, 
también monoteísta, para azuzarlo y atizarlo más.

La izquierda nació en Occidente y es también monoteísta, 
siendo esa su impronta o matriz originaria, por lo 
que tampoco cabe añadirle apellidos para pretender 
diferenciarse, cuando el asunto es orgánico o fundacional, 
entre un pensamiento monoteísta y un “pensasiento” 
animista o vitalista. Ahí está lo de fondo, lo otro es jugar al 
mismo sistema, pretendiendo ponerse otra máscara, cuando 
en la médula son lo mismo. Eso se llama folclorismo. 

Toda acción de cuidado a la naturaleza, a las mujeres, a las 
otras sexualidades, a la migración, a la diversidad cultural, 
a las personas zurdas, a las espiritualidades, etcétera; son 
anuladas y asociadas al “comunismo” o a los “rojos”, y con ello 
son desmanteladas o, al menos, cuestionadas. La izquierda, 
el feminismo y demás movimientos sectoriales, sin “querer 
queriendo” se han convertido en un óbice para los pueblos 
y los movimientos comunitarios, vitalistas y de la alteridad 
en general, antes que en sus aliados. Han terminado siendo 
contra revolucionarios y retro revolucionarios, así ese no 
haya sido su deseo u horizonte.

Entonces, el problema de las mujeres y de todos los seres 
que han sido depredados por el monoteísmo, incluido la 
naturaleza, no es de género ni de clase social, sino filosófico, 
es decir, del modo de concebir y de vivir la vida. Por tanto, 
nada de lo que surja desde el monoteísmo político puede ser 
revolucionario o transformador, sino tan solo reformista del 
mismo sistema. Toda acción centrada en reformar el Estado 
(institución monoteísta por excelencia) o a cualquiera de 
las instituciones creadas por el patriarcapitalismo, son solo 
parches a lo mismo.

En definitiva, con tanto analfabeto consumista y enajenado 
que va creando la actual “sociedad de maniquíes”, mucha 
gente se encarrila cada vez más a la auto domesticación y 
auto explotación. Ya no son tan necesarios los Hitler, Franco, 
Pinochet, sólo se necesita más embrutecimiento psicológico 
al estilo de Edward Bernays o Joshep Goebbels para que la 
derecha siga sometiendo y aprovechándose de los errores 
de la izquierda, de las feministas y demás movimientos 
sectoriales o reivindicativos.

¿Feminismo Indígena?
El monoteísmo no surge sólo en relación a la religión o a 
un dios único, no sólo se circunscribe al aspecto divino o lo 
sagrado, sino a todo el conjunto que lo sustenta y sostiene. 

Feminismo, ¿transformación o gatopardismo?

Kurku Cuerpo

Es en occidente donde nace el 
feminismo, ¿por qué? Nunca podía 
haber surgido una teoría feminista 
(u otra específica) fuera de occidente, 
pues en el resto del mundo no hay 
una visión sectorial, para hacer una 
acción parcial o desligada de todo 
lo demás. Por ello, en la mayoría 
de las poblaciones indígenas 
comunitarias, todavía continúa sin 
caber el feminismo, pues resulta 
contradictorio a su condición de 
integralidad comunitaria y de 
pluralidad.

90



que en América o Abya Yala sí hubo patriarcalismo, es decir, 
que éste no llegó con los invasores.

Tesis que se inscribe en las teorías monárquicas, quienes 
sostienen que los pueblos precolombinos, en particular los 
Aztecas y los Inkas, eran también conquistadores, imperiales, 
colonizadores, patriarcales, etc. Es decir, que eran pueblos 
similares a los europeos, con todas esas desviaciones o 
deformaciones colonialistas. 

Feminismo, ¿transformación o gatopardismo?

Kurku Cuerpo

Sentimos que solo la “unidad en la 
diversidad” permitirá lograr las 
transformaciones que muchos 
anhelamos. Cuando estemos 
cobijados por un sentimiento 
similar y bajo un similar paradigma 
conciencial vamos a lograr un 
nuevo mundo, basados en la 
diferencia complementaria y no en 
la igualdad homogeneizante como 
promueve la izquierda y la mayoría 
del feminismo. 

Es obvio que el inicial monoteísmo religioso también sea 
monoteísmo político y sobre todo económico. Es decir, son 
parte de un mismo pensamiento monista que se ramifica 
en todos los órdenes de las creaciones y producciones 
humanas. 

El monoteísmo es más que una visión teológica, es filosófica, 
incluso, científica, por ello no es casual, que la ciencia actual 
ha devenido en religiosa y teleológica. El monoteísmo 
no es más que el proceso para unificar, homogeneizar, 
estandarizar, hegemonizar a Occidente y luego al mundo 
en un solo pensamiento, una sola cultura, un solo líder, una 
sola ciencia, etc.

El monoteísmo llegó a América hace 500 años y se topó con 
un mundo espiritual politeísta, en el sentido de que todo 
cuanto existía era divino o sagrado. Mientras el monoteísmo 
era sobrenatural o imaginario (religiosidad), el politeísmo 
era totalmente terrenal, natural, animista (espiritualidad). 
Por ende, no es lo mismo religiosidad que espiritualidad. 
En este sentido, el monoteísmo se aplica o se manifiesta 
en las distintas maneras de entender la vida o la “realidad”; 
esto quiere decir, que el monoteísmo no solo es religioso 
sino integral, no puede haber un sistema monoteísta 
religioso y un sistema político-económico-científico no-
monoteísta. Todo es un conjunto sistémico, habiendo en 
la humanidad básicamente dos sistemas: por un lado, el 
mundo individualista-piramidalista y, por otro lado, el 
mundo comunitario-espiral.
El monoteísmo sistémico en estos últimos 5 siglos se ha ido 
abriendo paso por muchos territorios, mentes y corazones 
de todo el mundo. El monoteísmo en su rama derecha e 
izquierda ha seguido colonizando por todos los medios y con 
todas las formas, llegando al extremo de que han surgido las 
autodenominadas “feministas indígenas”, las que sostienen 

91



Hacen una lectura occidental o monoteísta de la realidad 
amerindia y traspolan o equiparan lo sucedido en Europa 
con los procesos de otros pueblos en el mundo. Cuando 
son procesos muy diferentes, aunque podrían haber ciertas 
coincidencias formales. Pero el pensamiento occidental 
es totalmente diferente al “pensasiento” de Abya Yala 
(América), por lo que no cabe superponer dos procesos que 
ontológica y epistémicamente son muy diferentes. Tanto 
es así, que en 500 años no han logrado confluir, pues son 
diametralmente disímiles. 

Estas “feministas indígenas” coinciden principalmente 
con la extrema derecha, al posicionar y validar esas 
teorías. ¿De dónde las “feministas indígenas” sacan estas 
creencias? De las crónicas de los colonizadores, los que eran 
hombres patriarcales que escribieron desde su perspectiva 
monoteísta y que pretendían justificar el asesinato de 
millones de personas y la esclavización de todos los pueblos, 
al presentarlos como idólatras, salvajes y bárbaros.

Mientras muchos hemos estado cuestionando las teorías 
oficiales y estamos reescribiendo la historia, pues la novela 
colonial es un relato interesado, estas feministas validan 
esas fábulas para argumentar sus teorías patriarcales 
precolombinas. Lo que sí hubo, fue una cierta preeminencia 
de lo masculino en ciertos aspectos, a lo cual, no cabe 
llamarle machismo y menos aún patriarcalismo.

Es fundamental entender que la dominación de la mujer es 
sincrónica o paralela a la dominación de la madre naturaleza 
o pachamama (pacha: pluriverso, cosmos). Ahí nace el 
patriarcado, cuando surgen las guerras de conquista por 
más territorios con el propósito de domesticar tierras para 
la agricultura intensiva con el arado. De esa inmensa riqueza 
que se produce, surge la propiedad privada a través de la 
acumulación originaria, lo que dará arranque a la aparición del 
monoteísmo, la monarquía, las clases sociales, la esclavitud, 
las religiones, el estado, el derecho, el ejército, etc.

Fuera de Occidente jamás se llegó a dominar a la naturaleza 
en ninguna parte del mundo, nunca se la domesticó ni se la 
cosificó. Dicho de otra forma, de la dominación de la madre 
naturaleza por parte de la civilización occidental, surgió la 
propiedad privada, que es el germen de todo lo enunciado 
anteriormente. Al exterior de Occidente no surgió la 
propiedad privada, y se mantuvo la propiedad comunitaria 
hasta la llegada del “conquistador”, ó, sólo desde que la 
impuso el conquistador monárquico apareció la propiedad 
privada en América y en todo el mundo.

No puede haber “patriarcado comunitario”, pues, son 
antagónicos el patriarcado con lo comunitario, es un 
oxímoron. Hoy existen comunidades en el capitalismo, 
pero son grupos que no son parte sistémica sino apéndices 
aislados o periféricos a la esencia del sistema capitalista. 
Más bien, cabría llamarlos colectivos o grupos asociativos, 
pues lo comunitario es un sistema estructural en toda su 
configuración orgánica.

Como no es lo mismo decir, sistema de esclavos, que 
sistema con esclavos. El esclavismo es un sistema de 
esclavos, y dentro de lo comunitario puede haber grupos o 
comunidades con esclavos. En el primer caso es un sistema 
esclavista, y en el otro, es una desviación o deformación al 
interior del sistema comunitario.

Hoy existen muchas pruebas de que las mujeres 
precolombinas tenían roles importantes, incluso 
dirigenciales. Es más, dentro de los Inkas, las panakas 
(familias ampliadas) se organizaban alrededor de la abuela, 
que establecía la organización comunitaria y toda la 
organización territorial. La madre tierra y todo lo femenino 
siempre fueron valoradas, incluso, sacralizadas, por ende, 
las mujeres. Todo lo contrario a Occidente, que desacralizó 
todo lo natural bajo el concepto de extirpación de idolatrías.

Si bien hubo diferencias y jerarquías entre distintos 
sectores y al interior de los grupos, jamás llegó a surgir el 
patriarcado, pues como hemos anotado anteriormente, éste 
se fundamenta en la existencia de propietarios únicos de 
territorios (monopolio) y la sumisión de todos los habitantes 
y de la naturaleza a esos dueños en calidad de esclavos 
(monarquía). Patriarcado y esclavismo son lo mismo, o, el 
esclavismo surge del patriarcado.

Este fenómeno social emerge fuertemente en Sumeria 
en la antigua Mesopotamia (cuna de la civilización 
occidental o monoteísta) hace unos 6.000 años. Se expande 
paulatinamente por todo el actual llamado Medio y Cercano 
Oriente. Luego los persas colonizan Grecia, los griegos 
colonizan a los romanos, éstos a Europa, y finalmente 
Europa a todo el mundo en estos últimos 500 años.

Feminismo, ¿transformación o gatopardismo?

Kurku Cuerpo

Solo una descolonización 
integral y paradigmática 
del monoteísmo con todos 
sus centrismos, permitirá 
otras respuestas a la crisis 
ambiental y social que vive toda 
la humanidad y el planeta, por 
ende, también las mujeres. No 
al revés, creyendo que primero 
hay que salvar a las mujeres, 
cuando todo es integral o es un 
conjunto interrelacionado o 
entrelazado.

92



El patriarcado devenido en esclavismo empieza dominando 
todo lo femenino a través del dios varón y único, para luego 
dominar a los pobres en general, posteriormente, a otros 
pueblos de otros territorios y, finalmente de otros continentes. 
El patriarcado empieza por lo femenino, pero luego domina 
a los homosexuales, a los discapacitados, a los inmigrantes, 
a los otros colores o fenotipos, y así sucesivamente a todos 
lo que no se ajustan al modelo monoteísta del dios varón-
blanco-viejo-heterosexual-profesional.

Desde hace alrededor de 5000 años empieza la resistencia de 
las mujeres en el Asia Occidental, en el Asia Oriental hace unos 
3000 años, en Europa desde hace unos 2000 años y, finalmente, 
en estos 500 años en América, África y Oceanía. Sin embargo, es 
en Occidente donde nace el feminismo, ¿por qué? Nunca podía 
haber surgido una teoría feminista (u otra específica) fuera 
de Occidente, pues en el resto del mundo no hay una visión 
sectorial, para hacer una acción parcial o desligada de todo 
lo demás. Por ello, en la mayoría de las poblaciones indígenas 
comunitarias, todavía continúa sin caber el feminismo, 
pues resulta contradictorio a su condición de integralidad 
comunitaria y de pluralidad. Todavía se mantiene un cierto 
sentido de mutualidad en el mundo indígena, especialmente 
entre las mujeres, a pesar de la penetración del eurocentrismo 
de izquierda, con su visión sindical en superposición de lo 
comunitario y de su ideología objetivista (el materialismo 
histórico y dialéctico) por sobre sus concepciones y relaciones 
armónicas con la naturaleza (vitalcentrismo). 

Sin embargo, cabe reconocer que el proceso colonial es 
cada vez mayor y acelerado en el mundo indígena, y cada 
día están más subdivididos en partidos políticos, sectas 
religiosas, grupos económicos, y otros. Obviamente, la 
derecha ha hecho lo mismo, pues parten de la misma visión 
ontológica divisoria y especializadora. Con la diferencia que 
a la derecha los indígenas sólo les interesan como mano de 
obra barata y, a la izquierda, como masa para sus propósitos 
“revolucionarios”, en los que no cuentan las filosofías 
indígenas, pues las consideran atrasadas y obsoletas, en 
tanto, para ellos sólo el “materialismo científico”, es decir, 
lo Occidental de izquierda es lo único válido y verdadero.

Como dijimos anteriormente, esta visión sectorialista por 
parte del feminismo está sirviendo a la fortificación del patriar-
capitalismo antes que a resquebrajarlo o desarticularlo, al 
intentar corregir las deformaciones que tiene el sistema, ya 
que éste se mantiene con las mismas instituciones con las que 
surgió. Ponen límites y regulan una parte del sistema, pero de 
ahí nada más, nada que sirva para salir del capitalismo y de 
toda la civilización monoteísta. Sólo se dedican a administrar 
el capitalismo y compiten con la derecha en quién lo gestiona 
mejor, con excelencia y calidez. 

Se disputan la dirección del Estado, a la que los unos le 
dicen que es muy gordo, y viceversa, pero es el mismo Estado 
patriarcapitalista. Y lo peor, es que creen que con un estado 
intercultural o plurinacional ya es otro estado, cuando en la 
práctica es sólo otro apellido a la misma esencia del estado 

monoteísta. Es puro maquillaje indigenista al mismo estado 
monoteísta. 

Las correcciones al sistema patriarcapitalista que están 
empujando las feministas, sólo han beneficiado a una élite 
de mujeres, mientras la mayoría de las mujeres siguen en 
la misma condición, y hasta peor (al igual que muchos 
hombres pobres, indígenas, campesinos). Lo que se puede 
observar, es que sólo ciertas mujeres favorecidas han 
mejorado su situación con la lucha feminista, con ello, 
consolidándose el sistema monoteísta a través de mujeres 
que dirigen las instituciones patriarcales; en muchos casos 
mejor que los hombres. Entonces, el asunto de base es la 
existencia y pervivencia de las instituciones patriarcales, 
y no la incorporación o inclusión de las mujeres al poder 
patriarcal, para dizque hacerlas más democráticas e 
inclusivas. Puro maquillaje mesiánico, cuando todas esas 
mujeres tienen un físico femenino pero su pensamiento es 
patriarcal, derechista, fascista, racista.

No es un cambio que ahora haya mujeres en las fuerzas 
represivas, todo lo contrario, estas instituciones patriarcales 
se han robustecido con la presencia femenina, y más todavía 
con la incorporación de mujeres no-blancas. Los grandes 
ejércitos occidentales están conformados por inmigrantes 
o por sectores empobrecidos “de color”, quienes pasan a 
ser los defensores militares de los estados-nación racistas, 
clasistas, sexistas; y que, en caso de guerra son los primeros 
y los que más mueren. Irónicamente, el pueblo matando al 

Feminismo, ¿transformación o gatopardismo?

Kurku Cuerpo

La izquierda nació en occidente y 
es también monoteísta, siendo esa 
su impronta o matriz originaria, 
por lo que tampoco cabe añadirle 
apellidos para pretender 
diferenciarse, cuando el asunto 
es orgánico o fundacional, entre 
un pensamiento monoteísta y un 
“pensasiento” animista o vitalista. 
Ahí está lo de fondo, lo otro es jugar 
al mismo sistema, pretendiendo 
ponerse otra máscara, cuando 
en la médula son lo mismo. Eso se 
llama folclorismo.

93



propio pueblo, defendiendo a las élites mundiales de los 
“terroristas” (antes decían de los “guerrilleros”).

De qué serviría que hubiera una Juana Paula II en la Iglesia 
Católica, la misma que podría ser más conservadora que 
el difunto Papa polaco. Y así con muchas mujeres, en 
diferentes órganos e instituciones. Ahora, la derecha y la 
extrema derecha tienen parlamentarias, juezas, alcaldesas, 
presidentas, etc., muchas de las cuales trabajan mucho 
mejor que hombres de izquierda y hasta que los varones de 
derecha, para reanimar y prolongar el sistema estatuido.

Todos los movimientos cobijados alrededor del reformismo 
como paraguas general, terminan haciendo parches; y 
sus innovaciones en vez de provocar una transformación 
estructural acaban corrigiendo ciertas exageraciones 
del sistema que cuestionan, con ello afianzándolo y 
perpetuándolo. De esta manera, van perdiendo los 
horizontes, para quedarse atrapados en lo inmediatista, que 
sólo termina reproduciendo más de lo mismo. Sus cambios 
no cambian nada de fondo, le revitalizan al sistema que 
dicen cuestionar. 

Si bien, el feminismo ha hecho reflexionar sobre la situación 
de la mujer y ha hecho valiosos aportes a su discernimiento, 
cuando las feministas plantean salidas a su situación, al 
igual que la izquierda, solo logran que las mujeres se dividan 
más y se confronten en cantidad de tendencias.

No creemos que por ahí esté el camino, ni para el feminismo 
ni para ninguno de los grupos sociales y ambientales que 
han surgido desde el monoteísmo sistémico. Creemos que 
hay que caminar desde las filosofías ancestrales, tejidas 
durante miles de años, construidas colectivamente, y 
experimentadas en distintas formas. No fueron perfectas, 

pero no se puede borrar todo ese conocimiento acumulado 
y empezar de cero. Hay una vivencia de base que puede ser 
profundizada, y no aquella manía eurocéntrica de empezar 
con nuevos experimentos y nuevas utopías, que siempre 
terminan en distopías.

Ello implica aprender y encarnar las filosofías milenarias, 
incluidas las de la Europa indígena (especialmente la Celta), 
para desde allí aportar a la construcción de un mundo 
equilibrado entre hombres y mujeres, y al mismo tiempo 
entre todos los seres y aspectos que constituyen la vida. No se 
trata de comenzar a inventarse nuevas teorías de liberación 
o emancipación, que al final siguen basadas en ontologías 
monoteístas, que terminan en nuevas formas de dominación 
(el partido, el buró, el caudillo), como lo dice la historia.

Slo una descolonización integral y paradigmática del 
monoteísmo con todos sus centrismos, permitirá otras 
respuestas a la crisis ambiental y social que vive toda la 
humanidad y el planeta, por ende, también las mujeres. No 
al revés, creyendo que primero hay que salvar a las mujeres, 
cuando todo es integral o es un conjunto interrelacionado 
o entrelazado. Una acción interseccional y transversal 
permitirá aquello, y esto comienza saliendo de los guetos 
parciales, para postular una teoría y una acción unificada, 
que rebase las visiones claustrales para reaccionar 
colectiva y comunitariamente, que en el caso de los Andes 
lo cobijamos bajo el paraguas del Buen Vivir, y que ha sido 
propuesto a todo el mundo. 

Todas las teorías y prácticas sectorizadas o parceladas que 
se han experimentado, deberían quedar como enseñanzas 
y guías de los experimentos realizados, para no volver 
a repetirlos. Más de un siglo debería ser suficiente para 
aprender, y además, para despertar la humildad guiándose 
por las filosofías milenarias, las que no son posturas mágicas, 
mitológicas, atrasadas, subdesarrolladas; al contrario, han 
sobrevivido en el tiempo, pues han sido experimentadas 
y construidas por los pueblos en miles de años, y no por 
mentes brillantes, elegidas y ascendidas. 

Mientras existan estos grupos parciales y “sucursaleros” del 
monoteísmo, siempre habrá la posibilidad de la ruptura, la 
fragmentación y la disputa. La derecha y todos los grupos 
conservadores les quieren divididos, la CIA crea grupos para 
enfrentarlos entre ellos mismos, y para lo cual se apoyan en 
las diferencias que tienen para ahondarlos mucho más.

Sentimos que sólo la “unidad en la diversidad” permitirá 
lograr las transformaciones que muchos anhelamos. 
Cuando estemos cobijados por un sentimiento similar y 
bajo un similar paradigma conciencial vamos a lograr un 
nuevo mundo, basados en la diferencia complementaria 
y no en la igualdad homogeneizante como promueve 
la izquierda y la mayoría del feminismo. Como dice el 
Subcomandante Marcos, construir un mundo donde 
quepan muchos mundos.

Feminismo, ¿transformación o gatopardismo?

Kurku Cuerpo

Dentro de los Inkas las 
panakas (familias ampliadas) 
se organizaban alrededor de 
la abuela, que establecía la 
organización comunitaria y 
toda la organización territorial. 
La madre tierra y todo lo 
femenino siempre fueron 
valoradas, incluso, sacralizadas, 
por ende, las mujeres.

94



Entrevistador : Willakuy  

"Nosotras tejemos 
porque tenemos que 
salir adelante"

Entrevista a Sonia Huamán Quispe

Nuestra entrevistada es una reconocida artesana textil 
de Chinchero –pueblo ancestral situado en el corazón 
del Valle Sagrado de los Incas a sólo 28 km del Cusco–. 
Mujer empoderada y heredera de una tradición milenaria. 
Desde su Centro Textil Casa Sonia, comparte con Willakuy 
algunos pasajes de su biografía y detalles de su actividad 
orientada a los turistas ávidos de una experiencia 
vivencial relacionada con el proceso del tejido artesanal 
–desde el trasquilado de la oveja hasta el producto final: 
una manta de lana completamente natural–. De esta 
manera, Sonia –como otras mujeres artesanas locales– 
garantiza la pervivencia de saberes que se vienen 
transmitiendo de generación en generación; proyecta al 
mundo este patrimonio cultural tangible e intangible y 
contribuye al desarrollo económico de su comunidad.

Sonia Huaman forma parte de una extensa comunidad 
de mujeres que se dedican en el Perú a desarrollar 
actividades productivas asentadas en las tradiciones 
ancestrales. Las mantienen vigentes, exponen su 
quehacer a nivel mundial y tejen redes comunales 
que parten de la familia y se extienden a diversas 
colectividades. Por eso su importancia. 

"Nosotras tejemos porque tenemos que salir adelante"

Kurku Cuerpo

95



Cuéntenos, por favor, de su vida, Sonia; de su vida de 
57 años… 

Nací en el distrito de Chinchero, Provincia Urubamba. 
Vivíamos en donde es zona turística. Aprendí desde niña a 
tejer las pulseritas. ¿Por qué?, porque mi mamá y mis abuelitas 
eran tejedoras artesanas. Entonces, mi mamá me enseñó a 
tejer desde muy pequeña. Así aprendí, poco a poco, tejiendo, 
hilando, tiñendo. Antes, no había mucho turismo. Vendíamos 
una pulserita…dos cintas…una faja pequeña… ¿Para qué?, 
para ayudar a mi mamá. Yo soy de cinco hermanos, la mayor 
y entonces, mi mamá siempre necesitaba porque nosotras 
siempre antes, trabajábamos la agricultura y, eso sólo es para 
comer, porque el precio de la papa, del trigo, “de la haba”, 
siempre era precio muy barato y no nos alcanzaba. Por eso nos 
apoyábamos con la artesanía y, cuando venían los turistas les 
ofrecíamos y, con ese dinero nos apoyábamos. En mi juventud 
siempre he apoyado a mi mamá para que salgamos toda la 
familia adelante. Hasta ahorita, estamos con la artesanía. 
Igualmente, cuando tenía 12 o 13 años, con mis compañeras, 
con mis amigas, siempre tejíamos nuestras pequeñas cosas 
pasteando las ovejas. Siempre íbamos al campo con nuestro 
hilado o nuestro tejido. También aprendimos a teñir con las 
plantas naturales. Eso se estaba perdiendo cuando llegaron 
las anilinas, pero no era bueno, porque se desteñía. Y así 
preguntando a las abuelitas, a mi mamá y a otras personas 
aprendimos a teñir con las plantas naturales. Por ejemplo, el 

color verde, con el eucalipto, la chilca; el amarillo y el naranja, 
lo teñíamos con la flor de qolle, con qaqa sunka y, un color 
rosado agüita lo sacábamos del palo-palo. Y lo que es muy 
importante para teñir, es la cochinilla con la que se pueden 
sacar bastantes tonalidades de rojo, granate y naranja. El 
lavado de la lana, lo aprendí con una planta que se llama 
saqtana o sacha paracay. Es una raíz que se usaba también 
para el lavado del cabello. Todo eso lo aprendí desde niña y 
sigo trabajando con el mismo material.

Un largo camino de trabajo pero también de 
emancipación ¿Y cómo fue que formó su pareja, 
su propia familia, Sonia? ¿Hubo servinacuy o 
matrimonio de prueba?

Con mi esposo, Vicente Castro, me conocí en la juventud, 
a los 22 años. No nos obligó nadie. Entonces hemos hecho 
nuestro matrimonio. No lo realizamos el servinacuy. Antes sí 
había, en tiempos de mis padres, pero ya no se hace desde 
hace décadas. Formamos un hogar pequeño. Tengo dos 
hijos: Jorge y José Luis. Ellos siempre me han apoyado. Ellos 
han aprendido, pero no han tejido la artesanía; los varones 
apoyan más en las tareas de urdido y teñido porque más se 
dedican a la agricultura. Mis hijos han estudiado y ahora son 
ya profesionales. Yo seguía trabajando en mi artesanía para 
seguir adelante. Doy gracias a mi esposo, a mis dos hijos y a 
mis padres porque ellos eran mi inspiración, soporte y parte 
importante de mi vida como tejedora y artesana. Nietos 
todavía no llegan. Me siento también feliz porque he apoyado 

Con mi esposo, Vicente Castro, 
me conocí en la juventud, a los 
22 años. No nos obligó nadie. 
Entonces hemos hecho nuestro 
matrimonio. No lo realizamos 
el servinacuy. Antes sí había, en 
tiempos de mis padres, pero ya 
no se hace desde hace décadas. 
Formamos un hogar pequeño. 
Tengo dos hijos: Jorge y José Luis. 
Ellos siempre me han apoyado. 
Ellos han aprendido, pero no han 
tejido la artesanía; los varones 
apoyan más en las tareas de 
urdido y teñido porque más se 
dedican a la agricultura

"Nosotras tejemos porque tenemos que salir adelante"

Kurku Cuerpo

96



a otras personas, sobre todo a las niñas, a que aprendan todos 
los procesos. Estoy también feliz con mis amigos extranjeros 
con quienes compartí mis experiencias culturales y textiles. Y 
sigo compartiendo todo lo que he aprendido desde pequeña 
hasta ahora.

Su corazón siempre está abierto, eso se percibe 
y se lo agradecemos desde la revista. Ud. vive 
en la tierra de la artesanía textil, Sonia. Existen, 
aproximadamente, unos quince espacios en 
Chinchero en los que, entre hebras y plantas 
para teñir, las mujeres comparten sabiduría y se 
acompañan. ¿Cómo surgió la idea de reunirse y 
crear estas redes femeninas para desarrollar esta 
actividad? 

Es así, ahora los grupos textiles en el distrito son bastantes 
porque, la mayoría de las mujeres, nos dedicamos a la 
artesanía. Yo trabajé con mis amigas. Anteriormente éramos 
pocas, pero empezamos a juntarnos entre compañeras que 
tejíamos y que queríamos salir a los mercados. Así hicimos 
una primera asociación; después crecimos, hicimos otras más 
y otras personas se acoplaron. Además, yo tenía el sueño 
de abrir una casita de turismo vivencial y entonces, con mi 
esposo, lo fuimos haciendo la casita para recibir turistas. 
Nosotros hemos emprendido y buscamos apoyo. Siempre 
recibimos a los pasajeros, a los turistas compartiendo nuestra 
vivencia: cómo trabajamos en el campo, cómo hacemos la 
artesanía. Sigo trabajando hasta el momento ayudando a 
otras personas, incentivando y enseñando a las niñas para 
que no se pierdan nuestros tejidos.

Está claro que este emprendimiento femenino que 
se multiplicó es muy importante para el desarrollo 
económico de Chinchero porque está integrado al 
circuito turístico. ¿Qué apoyos institucionales ha 
recibido el sector de la artesanía textil del distrito?

Como apoyos, antes era Industria Turismo; ahora es GERSETUR. 
¿Cómo?, capacitándonos en cómo podemos vender, cómo 
podemos marquetearnos, cómo se trabaja en una asociación. 
También participando de concursos en nuestro distrito. Las 
mejores tejedoras van a vender sus mercaderías a las ferias, a 
Lima o a Cusco, allí, en Perú nomás. Y cuando vamos, llevamos 
los tejidos de otras compañeras, no sólo los de nosotros. Los 
varones también participan de esas ferias pero hacen más 
pintado de cerámica o joyería.

¿Cuáles son las dificultades que debe afrontar 
una asociación de tejedoras para desarrollar su 
actividad?

La gran dificultad, hasta ahorita, es la competencia comercial 
y buscar el mercado porque nosotros no queremos quedarnos 
la mercadería, sino que queremos vender para seguir 
haciendo otros materiales y, para eso tenemos que salir a las 
ferias, los sábados o los domingos y, cuando se puede, vamos 

a la capital. Así, defendemos el patrimonio de la artesanía 
textil. Así hacemos resistencia. Nosotras tejemor porque 
tenemos que salir adelante. No podemos perder nuestros 
diseños y además, sacamos otros nuevos y otras modas para 
que tengamos mercado.

Por lo que acaba de comentar, queda claro que 
también hacen innovación, que lo tradicional 
puede convivir con lo actual. Eso está muy bien ¿Y 
podemos hablar de un “comercio justo”, Sonia?

Viendo lo que nosotros trabajamos desde el inicio hasta 
el acabado de la pieza textil, la gente lo valora y nos paga 
el precio que vale porque ven que no está mezclado con 
máquina. Por eso, nosotros hacemos sí o sí la exhibición de 
cómo trabajamos, para que lo vean y valoren nuestro trabajo.

Sonia, su actividad en el centro textil y, sobre todo, 
en su hospedaje, cuando recibe a los turistas y 
convive con ellos, le permite conocer de forma 
directa distintas formas de relacionarse. ¿Qué 
diferencias observa en la relación mujer-hombre 
de otras culturas con respecto a la cultura andina?

Las parejas que llegan yo veo que son amables, unidos, que 
comparten y, acá en mi distrito, las parejas son también así. 
Nosotros mismos, con mi esposo, compartimos, trabajamos 
en el campo, en la casa. Eso yo veo.

Además de su actividad artesanal, ha tenido Ud. 
alguna participación de tipo comunitario o político? 

Sí, yo he participado en la comunidad siendo dirigenta, 
también en el Municipio, he sido dos veces presidenta de la 
Distrital de Mujeres para buscar apoyos. En los colegios he 
sido miembro de la Junta Directiva. En mi Asociación he sido 
tesorera dos veces. 

Las parejas que llegan yo veo 
que son amables, unidos, 
que comparten y, acá en 
mi distrito, las parejas son 
también así. Nosotros mismos, 
con mi esposo, compartimos, 
trabajamos en el campo, en la 
casa. Eso yo veo.

"Nosotras tejemos porque tenemos que salir adelante"

Kurku Cuerpo

97



¿Y cómo se vive la relación mujer-hombre en esos 
contextos institucionales comunitarios?

Cuando participas en la comunidad sabes que tú estás en 
igualdad con los varones; te sientes lideresa y en las reuniones 
ves que las mujeres participamos. La juventud que viene es 
igual y pueden participar en las políticas.

¿Alguna vez ha sentido el machismo en la 
comunidad?

Antiguamente, sí había el machismo y a las mujeres se 
las obligaba a hacer otras cosas pero, en este tiempo se 
apoyan entre varones y mujeres porque ahora hay bastantes 
psicólogos que nos apoyan para que no sea como antes. 

¿Y cómo se realiza ese servicio de apoyo, Sonia? 
Cuéntenos, por favor.

En algunas asociaciones vienen los psicólogos a dar charlas 
para concientizar a la gente. También, a veces, se presentan 
algunas ONGs para dar ese apoyo. Pero nosotros, por nuestra 
cuenta, también podemos ir, nosotros mismos podemos 
buscar el apoyo a nuestro propio peculio.

Volviendo a los tejidos y pensándolos desde nuestra 
cosmovisión en donde la paridad es tan importante, 
¿podría decirnos si hay alguna prenda tejida 
chincherina o algún pallay o diseño que represente 
el par complementario mujer-hombre?

La ropa típica de las mujeres y la de los varones es diferente 
pero es la misma desde antiguamente: las mujeres usamos la 
lliklla y los hombres su poncho. He visto también que dentro 
de la montera o sombrero, en su copa, las mujeres antes 
llevaban su dinero y, los varones lo llevaban en lo que está 
colgado atrás, en el chullo. Y el pallay que nos representa 
en Chinchero, es el diseño del loraypo en el que está el 
encuentro de las dos lagunas: la de Piuray que representa a 
la Pachamama y la de Waipo que representa al Pachapapa.

¡Un clarísimo ejemplo de complementariedad 
el loraypo! Para finalizar, una última pregunta: 
como mujer guardiana de esta sabiduría milenaria 
¿piensa que el arte textil andino está en riesgo?

El tejido nunca va a perderse en Chinchero porque siempre, 
de generación en generación, se va transmitiendo en las 
asociaciones y centros textiles. Hay también una escuela 
en donde, cada sábado, van las niñas a aprender a tejer los 
diseños. Además, nosotras como mamás, tenemos siempre 
esas ansias de enseñarles a las niñas. Por eso, yo les diría 
que sigan adelante las chicas, las niñas que vienen; que se 
empoderen de lo que es nuestra artesanía para que no se 
pierda lo que es nuestro patrimonio.

Gracias, Sonia. Fue un placer para nosotros conocer, 
a través de su testimonio, cómo en ese rincón de 
nuestros Andes, las mujeres tejen redes y se auto-
gestionan para sostener, mantener y expandir una 
tradición textil milenaria.

"Nosotras tejemos porque tenemos que salir adelante"

Kurku Cuerpo

Cuando participas en la comunidad 
sabes que tú estás en igualdad con 
los varones; te sientes lideresa y en 
las reuniones ves que las mujeres 
participamos. La juventud que viene es 
igual y pueden participar en las políticas. 
Antiguamente, sí había el machismo y a 
las mujeres se las obligaba a hacer otras 
cosas pero, en este tiempo se apoyan 
entre varones y mujeres porque ahora 
hay bastantes psicólogos que nos apoyan 
para que no sea como antes.

98



Mujeres Awajún y Wampís, 
entre el eco-cuidado y la 
múltiple discriminación en 
Condorcanqui  
(Amazonas, Perú)
Autora : Marlene Castillo Fernández

Mujeres Awajún y Wampís, entre el eco-cuidado y la múltiple discriminación en Condorcanqui (Amazonas, Perú)

Kurku Cuerpo

La autora es ingeniera agrónoma y posee una larga identificación, aporte teórico y práctico con diversos 
movimientos sociales. Actualmente es consultora y activista referidas a la Amazonía, los pueblos indígenas 
y la soberanía alimentaria desde la realidad peruana y su inserción global en tiempos de crisis eco-social 
civilizatoria. Hace aquí una amplia explicación del espacio de las mujeres awajun y wampis, en especial 
como conservadoras de la agrobiodiversidad amazónica. Señala: “Las mujeres indígenas amazónicas 
peruanas sumaban casi 114 mil personas de acuerdo al censo nacional oficial del 2017 (Defensoría del 
Pueblo. 2019. Informe 002-2019-DP/AMASPPI/PP), la mitad del total de indígenas amazónicos. Un cuarto de 
esa población de mujeres hace parte del pueblo Awajún, la gran mayoría de ellas concentrada en la provincia 
de Condorcanqui, región Amazonas (78%: 22,425 de 28,605), en la frontera con el Ecuador. Aquí algunas 
cifras de la discriminación estructural y cultural contra los indígenas y las mujeres indígenas amazónicas de 
los pueblos Awajún y Wampís (donde existen datos), en el siglo 21, evidencian tal afirmación”.

En párrafos siguientes explica los problemas que afrontan las mujeres de estas comunidades y denuncia: “la 
violencia sexual ocurre especialmente en los contextos escolares en comunidades, con mayor frecuencia 
entre el agresor docente awajún y la violentada escolar awajún. Se reproduce tanto por la frecuente 
permisibilidad patriarcal del reglamento y de la autoridad comunal (Segundo Guevara, 2019), ante la 
inaccesible e inútil ruta de la justicia ordinaria (fiscalía, poder judicial), así como por la extrema impunidad 
a consecuencia de la inacción/desidia/discriminación del sistema educativo bajo la autoridad de la UGEL 
y del Ministerio de Educación, ente rector/supervisor, y la complacencia/negligencia de los ministerios de 
cultura, de mujer y población vulnerable y del ministerio público. Discriminación sistémica indolente”. 

99



“Somos importantes para el buen vivir”, pero discriminadas/
no reconocidas/desatendidas. Así afirman en voz alta y en su 
idioma, las mujeres awajún y wampís en las reuniones públicas 
de las comunidades de la provincia de Condorcanqui, en este 
siglo 21 (Mujeres Awajún y Wampis: somos importantes para 
construir juntos el buen vivir. SAIPE; 2012). Y lo dicen refiriéndose 
a su hogar (sobrecarga de trabajo y celos), no sólo a sus espacios 
de organización indígena donde el hombre tiene más poder y 
voz pública– clan, comunidad, organización de sector de río – 
sino también en espacios ajenos con hispanohablantes y con 
las entidades de los poderes estatales. No todas, hay grupos 
de mujeres desarraigadas culturalmente que trabajan para la 
minería ilegal. 

Estas mujeres awajún y wampís de varios sectores de río, aún 
fuertes en la defensa étnica cultural, se hacen escuchar desde 
su rol estratégico: el cuidado de toda vida y de la conservación 
del bosque (que denominamos eco-cuidado). Interpelan al 
exponer su afectación por una triple discriminación: con poder 
desigual a lo interno indígena –a razón de su género–; con 
trato de inferioridad humillante desde la cultura/clase social 
hispanohablante –a razón de su cultura indígena y precariedad 
mercantil (estigmatizadas como seres humanos pobres)–; y con 
desprotección/desatención estatal –a razón de su integración 
étnica cultural subordinada a un estado nación peruano 
que, ajeno a garantizar su supervivencia indígena, promueve 
capitalismo depredador del bosque ancestral–. 

Proclaman: “Somos nosotras las que conservamos la 
diversidad de especies de plantas para diferentes usos y las 
que podemos fortalecer los conocimientos ancestrales, las 
prácticas de la chacra cuidando el bosque y la promoción 
de valores (mitos) de formación de visión que se están 
debilitando por descuido en la formación de hijos e hijas 

(…) Somos parteras y Mujeres Yachay (…). Ellas existen en 
los clanes familiares, como consejeras para orientar frente 
a los problemas, en el uso de plantas formativas como toe, 
ayahuasca, tsaag, para que puedan tener una visión para su 
vida. Además, para hacer tinajas, pinig, ichinak, amamuk; 
aneen, arte manual que ellas pueden enseñar. Ahora, esas 
funciones son poco reconocidas, valoradas y apoyadas por la 
comunidad, los clanes, las escuelas”. 

Siguen estando a cargo del cuidado de la reproducción de 
la biodiversidad aprovechable del bosque, a base de sus 
estrategias de integración ecológica de la chacra con el 
bosque, diversificación, rotación y domesticación de especies 
(Fidel Torres; 2013); más allá de sólo el cuidado del hogar/
huerto y del clan familiar. Indicadores de ello son: 

	y el reconocimiento de 73 especies vegetales que 
componen la agrobiodiversidad de las chacras a 
cargo de mujeres inspiradas en el mito de Nugkui 
(expertas conservadoras in situ) de 20 comunidades;

	y el registro de 125 tipos de plantas según nueve 
tipos de usos manejados por ese grupo de mujeres, 
en orden de mayor importancia: alimenticios, 
medicinales, culturales, antisépticos para limpieza 
corporal, uso como combustible; 

	y 20 nuevas especies vegetales en proceso de 
domesticación y

	y el reconocimiento de 15 especies cultivadas 
por ellas, que constituyen la estructura básica 
alimentaria. 

Sin embargo, las sabias awajún y wampis no han sido 
reconocidas efectivamente en su calidad de conservadoras 
de la agrobiodiversidad amazónica, en tiempos de riesgo 
planetario para la vida humana y no humana, cuando se 
requiere con sentido de urgencia fortalecer la resiliencia 
ecológico-social-cultural amazónica. No reconocidas 
efectivamente –no sólo simbólicamente–, ni en los espacios 
públicos indígenas y no indígenas, sean locales, regionales 
o nacionales. Sigue pues funcionando, en el bicentenario 
de la república, la colonialidad del saber y del poder: el 
trato de inferioridad a lo y el indígena, más aún a la mujer 
indígena; desde la posición de superioridad del saber/
ciencia/civilización occidental/eurocéntrica; más aún 
desde la posición de poder de la actual tecnocracia y élite 
gobernante de sesgo capitalista neoliberal extractivista 
(la supremacía del crecimiento económico respecto a los 
derechos) que promueve la depredación, colonización, 
despojo y mercantilización de la Amazonía y es permisible 
con las economías ilegales crecientes.

La “Propuesta de Buen Vivir como Pueblos Awajún y Wampís 
y con el Estado peruano”, difundida en los 5 sectores de río 
en la provincia de Condorcanqui y que fue entregada a las 
más altas autoridades ministeriales competentes hace 12 
años, fue archivada. Dicho documento sostenía que: “Hacer 

Estas mujeres awajún y wampís de 
varios sectores de río, aún fuertes 
en la defensa étnica cultural, 
se hacen escuchar desde su rol 
estratégico: el cuidado de toda vida 
y de la conservación del bosque 
(que denominamos eco-cuidado). 
Interpelan al exponer su afectación 
por una triple discriminación: 
con poder desigual a lo interno 
indígena; con trato de inferioridad 
humillante desde la cultura/clase 
social hispanohablante ; y con 
desprotección/desatención estatal.

Mujeres Awajún y Wampís, entre el eco-cuidado y la múltiple discriminación en Condorcanqui (Amazonas, Perú)

Kurku Cuerpo

100



realidad el Buen Vivir con el Bosque exige que en la toma 
de decisiones y en la distribución de los recursos, en los 
diferentes niveles –Familia/Clan, Comunidad, Organización, 
Municipalidad, Gobierno Regional y Nacional– se priorice: 
“(…). Reconocimiento a la mujer Awajún y Wampís, basado 
en el mito de Nugkui, como pilar fundamental del Buen Vivir, 
especialmente en la conservación de la Biodiversidad para 
la Alimentación, Salud y Educación de las actuales y futuras 
generaciones” (CEPPAW, 2012). Hoy en día, se está avanzando 
en hacerlo realidad por decisión y gestión de las autoridades 
mujeres y hombres del Gobierno Territorial Autónomo de 
la Nación Wampis-GTANW en el sector medio y alto del 
Río Santiago, en lucha sistemática contra las actividades 
extractivistas legales e ilegales, que además involucran 
prostitución y trata sexual de mujeres de su pueblo, y contra 
la corrupción de autoridades estatales que lo permiten.
 
Las mujeres indígenas amazónicas peruanas sumaban casi 114 
mil personas de acuerdo al censo nacional oficial del 2017 
(Defensoría del Pueblo. 2019. Informe 002-2019-DP/AMASPPI/
PP), la mitad del total de indígenas amazónicos. Un cuarto de 
esa población de mujeres hace parte del pueblo Awajún, la gran 
mayoría de ellas concentrada en la provincia de Condorcanqui, 
región Amazonas (78%: 22,425 de 28,605), en la frontera con el 
Ecuador. Aquí algunas cifras de la discriminación estructural y 
cultural contra los indígenas y las mujeres indígenas amazónicas 
de los pueblos Awajún y Wampís (donde existen datos), en el 
siglo 21, evidencian tal afirmación:

	y Sin derecho a tener derechos ciudadanos (escuela, 
servicio de salud, atención pública…). Indicador: sin 
documento de identidad-DNI. El 59% de mujeres 
awajún no cuentan con DNI. En el departamento 
de Amazonas, se censaron a 1,916 mujeres awajún 
y 122 mujeres wampis que no cuentan con DNI, y a 
1,302 hombres awajún y 118 hombres wampís.

	y Derechos recortados de autonomía intercultural. 
Las mujeres indígenas amazónicas tienen los más 
altos porcentajes en el indicador sin saber leer ni 
escribir: 19% del total. Sin nivel educativo: el 17% de 
mujeres y 9% de hombres del pueblo awajún. 

	y Desatendidas por las políticas de apoyo productivo. 
Indicador: subregistro de su importancia agro-
forestal-pesquera por deficiencia censal (18% mujeres 
indígenas amazónicas conductoras de unidades 
agrarias: 8,908 de 49,526, según CENAGRO 2012) e 
inexistencia de políticas gubernamentales productivas 
específicas pro indígena y de equidad de género.

Discriminación patriarcal, 
evolución y actualidad de la cultura 
indígena en Condorcanqui 
Las y los awajún y wampís distinguen dos grandes períodos en 
la evolución histórica de su organización social como pueblo 
indígena: el tiempo de los clanes (dominante aún hasta la 

década de los años sesenta) y el tiempo de las comunidades 
nativas (generalizándose en todos los sectores de río en las 
décadas de los años ochenta y noventa). 

En tiempos de los clanes guerreros, las niñas y las adolescentes 
eran objeto de pactos conyugales a razón de conveniencia de 
alianzas políticas guerreras que podrian ser considerado el 
patriarcado originario. Con frecuencia sus uniones conyugales 
eran pactadas por los padres a razón de costumbres en la 
construcción de parentescos, era el tiempo de “los pactos 
cuando eran niñas y entregas de mujeres adolescentes” a 
hombres mayores del clan familiar cercano (uniones entre 
primos cruzados). Los pactos, cuando eran niñas, excluían la 
relación sexual. Entonces, las mujeres estaban condenadas a 
no elegir su esposo –su proyecto de vida–, sino a someterse/
acostumbrarse; en caso extremo a regresar al clan, huir o 
suicidarse. Así lo señalan las historias de vida de la mayoría 
de abuelas y de algunas de las madres adultas recogidas en 
estudios antropológicos recientes. 

Históricamente, esa injusticia patriarcal contra las 
mujeres, bajo similares modalidades, se daba en otras 
culturas indígenas y territorios, incluso en clases sociales 
occidentalizadas dominantes (haciendas), en el siglo pasado. 
Es necesario recordar para no fungir de superioridad ética 
cultural, que el Código Civil peruano de 1936, que rigió 
hasta fines de 1984, no establecía que la persona era sujeto 
de derechos; además instituía que la promesa/pacto de 
matrimonio (esponsales) o el matrimonio estaba permitido 
con mujeres desde 14 años cumplidos bajo consentimiento 
de los padres (artículos 76 y 87). Patriarcado jurídico nacional 
permisivo a la afectación de derechos de libertad en la unión 
conyugal de mujeres aún menores de edad. 

El tiempo de las comunidades nativas (indígenas amazónicas) 
empieza en 1978, hace 46 años, con la Ley de Comunidades 
Nativas y de Desarrollo Agrario de la Selva y Ceja de Selva 
(no consultada). En Condorcanqui, al amparo de esta ley 
se conformaron las 363 comunidades nativas tituladas. De 
acuerdo al censo nacional del 2017 (INEI) en la provincia 
fueron censadas: i- 12,513 viviendas con algo más de 
59,000 habitantes (62% de la población provincial) en 229 
comunidades awajún; y, ii- 1,839 viviendas con casi 10,000 
habitantes (10%) en 35 comunidades wampís. En el siglo 
21, las comunidades nativas organizadas en federaciones y, 
desde hace un lustro, en gobiernos territoriales autónomos 
(autogobierno) por decisión propia, constituyen la 
arquitectura organizativa territorial indígena. Ambos pueblos 
están demandando al Estado su reconocimiento jurídico 
como tales. 

En el nuevo contexto histórico de su integración subordinada 
al Estado nación – excluidos de su constitución como 
ciudadanía indígena con derechos de representación 
política diferenciada – han evolucionado. Un importante 
sector con mayoría de edad y DNI (41% de mujeres y 59% 
de hombres) se han ido integrando a la vida ciudadana, 
desde que la Constitución Política del Perú a fines de 1979 
extendió el derecho de voto a los hombres y mujeres que no 

Mujeres Awajún y Wampís, entre el eco-cuidado y la múltiple discriminación en Condorcanqui (Amazonas, Perú)

Kurku Cuerpo

101



sabían leer ni escribir. Siendo la principal ocupación la agro-
forestal, también jóvenes y adultos productores/as se han 
ido integrado parcialmente al mercado. La escolaridad se 
ha expandido en territorios comunales, pero en condiciones 
de precariedad e inseguridad, especialmente riesgosas 
para niñas y adolescentes que pasan la mayor parte de su 
tiempo en la escuela o meses en la residencia/internado 
estudiantil indígena, residencias que recién en el 2018 fueron 
empadronadas ministerialmente (lejos de sus casas, sin 
electricidad, construcción de tablones de madera frágiles, 
tugurizados, con déficit alimentario y sin atención de salud). 
Desde inicios de este siglo, están más comunicados desde 
la comunidad por el acceso a medios radiales y celulares si 
acaso hay señal y tienen dinero. 

Lo más importante, desde inicios de este siglo, es que grupos de 
mujeres líderes reconocidas culturalmente y algunos líderes 
sabios y dirigentes de organizaciones indígenas asumieron 
la difusión, promoción y defensa pública de los derechos 
humanos en su territorio ancestral. Evoco destacando lo que 
conozco in situ: la labor pionera en ese campo de Elva Rosa 
Yankikat Kiat, ex vicepresidenta de la Federación de Mujeres 
Awajún del Alto Marañón y de Santiago Manuin Valera 
(QEPD), quien fue presidente de la entonces Asociación Bikut. 
Todo lo anterior ha derivado en la reforma de hecho de las 
costumbres culturales: ya no se practica ni se fomentan los 
pactos ni las entregas patriarcales: estas han dejado de ser 
la norma cultural. Las mujeres deciden con quién unirse; 
con frecuencia buscan entre los familiares ante el riesgo 
de abandono del mestizo. Es la generación de las nietas en 
tiempo de comunidades (Rodrigo Lazo-Landívar et.al, 2022; 
Adriana Verán, 2017).

Violencia sexual a escolares 
awajún y discriminación sistémica 
permisible indolente
Las niñas y adolescentes son cuidadas contra la violencia 
sexual, tanto por los padres, los clanes, la comunidad y las 
organizaciones indígenas. Pero, la violencia sexual ocurre 
especialmente en los contextos escolares en comunidades, 
con mayor frecuencia entre el agresor docente awajún y 
la violentada escolar awajún. Se reproduce tanto por la 
frecuente permisibilidad patriarcal del reglamento y de 
la autoridad comunal (Segundo Guevara, 2019), ante la 
inaccesible e inútil ruta de la justicia ordinaria (fiscalía, poder 
judicial), así como por la extrema impunidad a consecuencia 
de la inacción/desidia/discriminación del sistema educativo 
bajo la autoridad de la UGEL y del Ministerio de Educación, 
ente rector/supervisor, y la complacencia/negligencia de los 
ministerios de cultura, de mujer y población vulnerable y del 
ministerio público. Discriminación sistémica indolente. 

Hace tres meses, la dirigente del Consejo de Mujeres, Rosemary 
Pioc denunció, en un medio de alcance nacional (RPP, 30 mayo 
2024) que 524 profesores habían sido denunciados (100%) por 
violencia sexual contra mujeres escolares de las comunidades 
indígenas en la provincia de Condorcanqui, durante 2010 

a mayo 2024. Precisó indignada que sólo 111 habían sido 
destituidos (21%), 110 casos habían sido archivados (21%) 
por falta de pruebas con la excusa de falta de presupuesto 
para investigar, y que la mayoría seguían ejerciendo clases. 
La también docente awajún señaló la responsabilidad 
directa del Ministerio de Educación y de la Unidad de Gestión 
Educativa Local-UGEL, no sólo por inacción/omisión de 
sus funciones, sino porque protegen a sus pares, pues los 
docentes con denuncias habían sido y eran trasladados a 
otras instituciones educativas pertenecientes a la misma 
UGEL, en lugar de ser retirados o suspendidos de ejercer la 
docencia. Así quedo expuesto el perverso procedimiento 
educativo que facilita la reproducción ampliada del delito de 
violencia sexual escolar en comunidades awajún, y que revela 
la gravedad de la discriminación institucional efectuada por 
quien debería supervisar/sancionar/regular a fin de asegurar 
la protección y prevención del delito de violencia sexual en 
contextos escolares, contra niñas y adolescentes indígenas, 
las de mayor vulnerabilidad y desventaja estructural histórica. 

A los 15 días, el Ministro de Educación, Morgan Quero, declaró 
no sobre la responsabilidad sectorial en la impunidad y 
crecimiento del delito denunciado, sino para afirmar que la 
violencia sexual era parte de una práctica cultural; es decir, 
que no era un delito. Evadió la responsabilidad sectorial 
con una posición de superioridad cultural y afirmación 
esencialista, acusando a la cultura awajún (que en realidad 
correspondía al tiempo de los clanes), naturalizando así 
la violencia sexual y la impunidad del delito. Declaró: “Si 
es una práctica cultural, lamentablemente, que sucede 
(en) los pueblos amazónicos para ejercer una forma de 
construcción familiar con las jovencitas, entonces nosotros 
vamos a ser muy prudentes, pero también vamos a exigirle 
una respuesta a la comunidad en relación a los descargos 
que correspondan. Si estas niñas han sido violadas no nos 
va a temblar la mano”. Al que siguió la declaración de la 
Ministra de la Mujer y Poblaciones Vulnerables, Ángela 
Hernández: “Se trata, efectivamente, de prácticas culturales 
que debemos desterrar”. A su paso por Junín, la Ministra de 
Cultura, Leslie Urteaga, se negó a pronunciarse ante la prensa 
sobre la afirmación de Quero. El pacto discriminativo étnico-
cultural y patriarcal, el de la impunidad indolente de los que 
nos gobiernan.

“Las violaciones son un delito, no son parte de nuestra 
cultura” fue la respuesta inmediata indignada de Rosemary 
Pioc, de Matut Impi, vicepresidenta del Gobierno Territorial 
Autónomo Awajún, y del pronunciamiento del GTANW. Con 
justo derecho exigieron disculpas públicas ante el ultraje a 
sus dignas culturas y a las menores violentadas, investigación 
y sanción inmediata a los responsables, así como atención 
urgente a las menores violadas y la actuación/prevención 
integral del delito con la participación de las y los propios 
dirigentes legítimos de los pueblos awajún y wampís. “No 
solo consulta, también participación en las decisiones y 
actuaciones. Con representantes legítimos, no con personajes 
indígenas a su conveniencia, como convocó el ministro 
Quero” 

Mujeres Awajún y Wampís, entre el eco-cuidado y la múltiple discriminación en Condorcanqui (Amazonas, Perú)

Kurku Cuerpo

102



Pilar, cuéntanos. ¿Qué te impulsa a escribir? ¿Cómo 
y por qué nace en ti, debido a qué sucesos de pronto, 
la necesidad de escribir poesía?

Mi condición de ser mujer, ser consciente de mi niñez y 
de la fragilidad de mi género, ya que mi padre de niña me 
encargaba, que la única manera “de no ser vulnerada” era 
mediante la obtención de conocimiento y la lectura. Siempre 
me exigía que leyera, ahí, me enamoré de la filosofía, sobre 
todo de los estoicos, o la literatura barroca española o libros 
de política. Siempre me pregunté de niña, por qué nunca hay 
mujeres en mis lecturas y sólo se habla de “ellos” los varones. 
Eso alimenta mi interés en la poesía. 

Los escritores suelen tener, desde sus particulares 
poéticas, una idea, una definición de lo que es 
la poesía, que orienta su escritura. Cuéntanos, 
entonces, Pilar ¿Qué es la poesía para ti?

La poesía es la búsqueda de conceptos como una realidad 
constante y simbólica Muerte, oscuridad, negación y 
conciencia, al mismo tiempo abstracta que manifiesta Magia 
en el sentido común del dolor y amor dentro de la metafísica 
y la exploración de personajes fantásticos y su relación con 
los seres humanos, sobre todo y ante todo, el dolor como 
energía fundamental de la construcción de la palabra. En 

otros momentos la desgracia de la mujer como inicio de una 
divinidad en Cronos, Eva o Lilid como manifestación del fin 
del mundo cuando asesina a su verdugo.

La tradición poética puneña en el siglo XX, presenta 
figuras paradigmáticas como lo es Oquendo de Amat, 
Alejandro Peralta y Gamaliel Churata; en general, la 
impronta de Orkopata. Huella que ha llegado hasta 
nuestros días con, por ejemplo, la labor del Grupo 
Carlos Oquendo de Amat. Además, en un momento, 
tres poetas puneños ganaron, uno tras de otro, el 
premio Copé, como Leoncio Luque por mencionar 
solo a uno de ellos. Pilar, ¿tu labor poética se vincula 
con esta larga tradición? ¿Has considerado qué te 
acerca y, a su vez, te diferencia de ella?

Me acerca la geografía, la cultura altiplánica, las vivencias, 
nuestros credos y el espacio del mágico lago Titicaca. Me 
diferencia, mi manera de visibilizar este espacio desde la 
mirada de mis sentimientos como mujer, siendo un todo en la 
palabra. Soy una poeta que navega dentro de la corriente del 
Simbolismo y del Surrealismo Mágico, y muchas veces desde 
la anti-poesía que, constantemente, se pregunta la existencia 
del ser humano en el cosmos como partícula de los actos y 
pensamientos. 

"Mi poesía contiene a Tunupa, Wiracocha, Mama Hampi..."

¡Imasumaq!

Entrevista a Pilar Vilcapaza

¡Qué bello!

P. Vilcapaza es poeta puneña, territorio de escritores y poetas notables. 
Sigue una tradición que la influencia. Con numerosos poemarios publicados 
nos entrega una semblanza de su obra y pensamiento. 

Entrevistadora : Edith Perez

"Mi poesía contiene a 
Tunupa, Wiracocha, 
Mama Hampi..."

103



A partir de la pregunta anterior, además de las 
referencias señaladas, ¿qué poetas peruanos -más 
allá de los vinculados a tu tierra- o extranjeros, han 
marcado tu quehacer poético?

Gocé con la literatura del renacimiento español, como el 
barroquismo, la escuela culterana como Luis Góngora y 
Argote y la escuela conceptista de Francisco de Quevedo. El 
romanticismo español de Gustavo Bécquer y Pedro Calderón 
de la Barca; de género teatral, “La vida es un sueño”. En la 
literatura peruana, José María Eguren, “Simbólicas”; Cesar Moro, 
“Anteojos de Azufre”; Cesar Vallejo, “Trilce”, Carlos Oquendo de 
Amat, “Cinco metros de poemas”; Omar Aramayo, “Los dioses”. Y 
finalmente, reflexiones que aprendí de la lectura “La guerra de 
los wiracochas” de Juan José Vega. Y he ahí, mi cuestionamiento 
a los dioses europeos. Y mi encuentro con los dioses altiplánicos: 
la Pachamama,Tunupa, Wiracoha, el Ekeko, los elementales 
dioses guardianes el lago Titikaka o Mama Hampi.

El poeta Omar Aramayo afirma que tus poemarios 
refieren una poesía humana, ¿Qué es ser poeta en 
el Perú, desde el lugar de enunciación tuyo donde 
resides desde Azángaro?

Ser poeta en el Perú es un auténtico suicidio, “Todo poeta 
está vivo en la palabra” –para vivir uno debe morir– dejar 
de existir para vivir, en la poesía es sumamente metafórico 
y contiene secretos para existir de ella y en ella, la cual pide 
sacrificios que sólo el poeta entendería.

Desde luego, la situación económica implica para los escritores 
sumas altas para poder ser publicado ya que requiere de una 
auto inversión. Lamentablemente, si uno no es patrocinado por 
una editorial, no existen mayores posibilidades de trascender. 
Yo inicié con publicaciones cartoneadas hechas por mi persona 
y mi esposo, quien constantemente me ha apoyado en este 
camino tortuoso pero con mucho sentido de vida y apertura de 
otras sendas. Desde mi contexto, puneño, la poesía es libertad 
de expresarse, sentir, amar, odiar o simplemente morir. 

Pilar Vilcapaza en sus cinco poemarios presenta la 
figura de la mujer andina puneña como soporte de 
la voz poética textual. Tenemos la presencia de la 
mujer niña, adolescente o mujer parricida, hasta 
alcanzar el testimonio de la mujer mítica o histórica 
Mama Hampi. ¿Qué te llevó escribir sobre la mujer 
andina puneña con sus diversas directrices en tus 
poemarios?

“Genesis mujer” es un cuestionamiento ideológico de “Eva” 
en la existencia humana, así como las culpas ideológicas 
que, mediante los credos, hicieron que toda mujer que nacia 
llevase marcada en su frente la culpa de “morder la manzana 
y el pecado original” para la legitimización de la violencia 
contra las mujeres y los actos más perversos; hicieron que 
”Génesis mujer! busque la reivindicación de un complemento 
entre mujeres y varones. 

Por otro lado, “Pájaros huérfanos, Cuervo azul” narra la 
historia poética de una niña que es vejada por su padre, pero 
que, siendo niña, asesina a su padre mientras la violenta. Una 
forma de reivindicación, y de no sumisión. 

“Mama Hampi”, es la madre que reivindica mediante su 
legado; una inspiración en las mujeres prehispánicas del 
Perú antiguo donde la presencia de sacerdotisas, curanderas, 
guerreras, y mujeres políticas; son un contraste radical al de 
la mujer europea y su situación a diferencia de las mujeres 
del antiguo Perú. Han marcado mi ruta poética. 

“Genesis mujer” es un cuestionamiento 
ideológico de “Eva” en la existencia 
humana, así como las culpas ideológicas 
que, mediante los credos, hicieron que 
toda mujer que nacía llevase marcada 
en su frente la culpa de “morder la 
manzana y el pecado original” para la 
legitimización de la violencia contra 
las mujeres y los actos más perversos; 
hicieron que ”Génesis mujer! busque la 
reivindicación de un complemento entre 
mujeres y varones.

"Mi poesía contiene a Tunupa, Wiracocha, Mama Hampi..."

¡Imasumaq! ¡Qué bello!

104



Las poetas mujeres que me pusieron 
en reflexión fueron por ejemplo: 
Clorinda Matto de Turner, Sylvia 
Plath, Pizarnik, Carmen Olle; la 
poeta puneña Mercedes Bueno, la 
poeta Gloria Mendoza Borda y otras. 
Considero que la peculiaridad de 
mi poética es concentrarme en los 
problemas cotidianos de las mujeres 
en un contexto global o de repente 
desde mi cultura como mujer quechua 
y la influencia de la cotidianidad de las 
mujeres aimaras … 

El 15 de abril de 2020, en la ciudad del Cusco, 
presentaste de manera artesanal el poemario 
Mama Hampi, que ha cambiado en la estructura 
o el contenido temático del poemario publicado 
luego en el 2022 y presentado después en la 27 Feria 
Internacional del libro 2023.

Las diferencias, fueron que en esta primera etapa la publicación 
fue de manera artesanal como “editorial independiente”. 
Finalmente, fue necesario realizar esta publicación junto a 
“Hijos de la Lluvia” con una editorial con presencia en el país 
y en otros espacios internacionales que han permitido que 
este poemario pase por un proceso de revisión; y pueda llegar 
a las ferias nacionales de Libro por el arraigo y prestigio de 
la editorial. En conclusión, se necesita invertir para que el 
poemario tenga la capacidad de llegada a diferentes públicos. 

Cuéntanos quiénes son los antecedentes de la voz 
femenina puneña en tu creación verbal poética y 
cuál es tu propuesta peculiar en la representación 
de voz y mujer en tus producciones textuales. ¿te 
consideras feminista?

Las poetas mujeres que me pusieron en reflexión fueron por 
ejemplo: Clorinda Matto de Turner “Aves sin nidos, Sylvia Plath 
“Lady Lazarus”, “La tierra más ajena” de Pizarnik, “Noche de 
adrenalina” Carmen Olle; la poeta puneña Mercedes Bueno, 
la poeta Gloria Mendoza Borda y otras. Considero que la 
peculiaridad de mi poética es concentrarme en los problemas 
cotidianos de las mujeres en un contexto global o de repente 
desde mi cultura como mujer quechua y la influencia de 
la cotidianidad de las mujeres aimaras ya que transito mis 
vivencias en ambos espacios culturales. Además, puesto que, 
existe muchísimo recurso literario desde las tradiciones de 
mi espacio cultural como mujer puneña, historias de lucha 
social en Puno, testimonios de mujeres luchadoras como Rita 
Puma, vivencias como la Maestra Maria Asunción Galindo. 
Siento que las mujeres puneñas somos menos contemplativas 
y más aguerridas, contestatarias; las contemplaciones y/o 
resignaciones de esperar ser salvada por un hombre no están 
en nuestro canon. Y de hecho este carácter me identifica 
como “Feminista desde mi etnia como mujer quechua”. 

¿Cuánto tiempo te lleva planificar y publicar tus 
poemarios? Es complicado determinar o vincularte 
con las editoriales muchas de ellas ubicadas en 
zonas urbanas. 

En realidad, para los poemarios se presentan desde mis 
sueños, desde los símbolos; o muchas veces desde la 
necesidad de representar la reivindicación de las mujeres, 
o muchas veces solo desde el amor, o la fuerza vital de ser 
mujer y su magia de cambiar aspectos de la sociedad con la 
palabra, “la poesía” recurrentemente forma una estructura 
mental, ya luego, es fácil de articular la estructura poética, 
trato de narrar poéticamente mis temáticas. De hecho, sí 
es complicado vincularme con editoriales, por el tema de 

los costos altísimos para su publicación; y el otro tema, es 
necesario hacerse de un camino poético, de repente para que 
las editoriales importantes puedan confiar en uno. 

Pilar, tú eres también, una persona ligada a la actividad 
social, cultural y política. ¿Cómo vinculas a la poesía 
que elaboras con la política, sociedad y cultura? 

La política, lo social económico y la cultura son aspectos 
que han determinado las causas del comportamiento de 
los seres humanos, y la poesía es ese caldo de vivencias 
del cual se alimenta para muchas veces determinar, 
influenciar o cambiar los pensamientos de las civilizaciones 
caso la “Iliada, la Odisea” de Homero, “La divina comedia” 
de William Shakespeare, los “7 ensayos” de José Carlos 
Mariategui, o Arguedas “Ríos Profundos” o Mario Vargas Llosa 
“Conversación en la catedral”. En todo caso, la palabra es un 
arma de doble filo en la conducta humana y en la política. 

En el 10 Festival internacional Primavera Poética, 
llevado a cabo en Lima del 5 al 8 de septiembre, 
nos presentaste uno de los poemas de tu siguiente 
poemario “Tunupa señor del tiempo”. Cuéntanos 
acerca de esta producción ya publicada o en proceso 
de ello y en qué se diferencia con tus publicaciones 
anteriores.

En este poemario hay un tiempo enmarcado por dioses 
altiplánicos, que poetiza aspectos más sagrados como al 
dios Tunupa, Wiracocha, y otros dioses andinos que transitan 
en diferentes tiempos del mundo andino. Espero que este 
poemario pueda marcar su propio tiempo en la creación 
literaria de la poesía peruana. Sin embargo, preferiría que el 
propio poemario en su oportunidad pueda hablar por sí mismo. 

"Mi poesía contiene a Tunupa, Wiracocha, Mama Hampi..."

¡Imasumaq! ¡Qué bello!

105



Allin Maytukuna Likanapaq Buenos Libros para Leer

Sanchiu
Dina Ananco proviene de un padre awajun y madre wampis, 
conjuga dos culturas que tardaron en vivir en armonía. Su 
llegada al mundo es la expresión de la inclusividad, la que 
proviene de las tradiciones ancestrales y de la unión amorosa 
de dos seres. Es una señal que marcó su destino y le otorgó 
una mirada que relativiza todo lo que muchos consideran 
finito, quieto, inamovible. Lo dice en una porción de su poema 
Transición: 

Que no soy de acá ni de allá.
Nací awajun y crecí wampis.
Mi adolescencia es sinónimo de la sierra.
Que Lima, una ciudad salvaje a su manera
es mi hogar ahora. 
Te respondo que acaso no sabía quién era.
En tus palabras veo mi futuro.
En tu escritura veo mi pasado.
Pretendes saber de mí.
Pretendes conocerme sin haber tomado la ayahuasca.

Sí, Dina Ananco, es poeta, pero antes awajun-wampis, y es 
también graduada en el nivel de Maestría en Literatura en 
San Marcos; madre, ciudadana de un país que pugna por 
descubrir sus rostros ciertos, milenarios. Cuando piensa en 
el Perú, dice, lo hace con la mente en su su pueblo, en las 
dificultades que observa y vive, el acoso y la marginación que 
es costumbre en este territorio oficialmente monocultural e 
intolerante con las diferencias. 

Pienso, si todos observáramos el Perú como lo hace Dina 
haríamos posible sumar todos los pensamientos y todos los 
actos, los miles que cada espacio produciría integrando un 
coro de voces y acciones multiformes, multilingües, haciendo 
comunidades integradas y respetuosas de las diferencias y 
celebrando las coincidencias; sin racismo, sin desigualdades 
enervantes, sin corrupción, con lenguas diversas, con valles 
ultivados como jardines, con libros, deportes y trabajo, poesía. 
Sería como lo canta Dina cuando habla de su pueblo:

Guardianes del bosque
Nosotros los del bosque, 
como una serpiente, 
como si quisiéramos mezquinar
vigilamos el camino.
Respetando el bosque
dialogando con las plantas, vivimos.
 
A las plantas “cúrame padre”, “cúrame
madre”, diciendo, llevamos para curarnos.
 
Nos gusta vivir en armonía.
Nosotros los del bosque, 
como si esperásemos a alguien
con la lanza en la mano.
nunca vigilamos el camino
como nos suelen ver.

¿No le parece poesía lo que lee?, ¿espera creatividad lírica 
a lo Chocano, con cadencias académicas consagradas 
por los sabios?, pues sí, es poesía porque emana de un 
territorio-cuerpo poético, surge de las brumas que los poetas 
desentrañan para disipar la neblina que envuelven los actos 
humanos. Especialistas lo han reconocido otorgándole el 
Premio Nacional de Literatura en la categoría Literatura en 
Lenguas Indígenas u Originarias, en 2022. Algún día no habrá 
la distinción que discrimina, que no acepta aún que la poesía 
es, por lo que canta y calla, por su reclamo de humanidad, sin 
instalar membretes sobre ella, sin distinción de lenguas. Sin 
embargo, el premio es una distinción que valora sus versos y 
favorece su lectura y difusión. 

Sanchiu106



El poemario que nos guía se denomina Sanchiu, como su abuela, Elena 
Sanchiu Juwan, a quien dedica la edición y versos: 

Sanchiu
En tus ojos conocí la historia de mis ancestros
En tu palabra vi los caminos que recorriste
Como se enfrentaban con sus enemigos
Como eran sus caritas
Que cositas comían
Donde caminaban

En tus palabras conocí a mi familia
Escuche el anen
Inhalé el tabaco.

Dina cuenta que no supo que era poeta hasta que vio su libro publicado. 
Es una anécdota que la describe con propiedad. Ella es, sin ostentar su 
mundo awajun-wampis, sin ropas que la distinguen, es mujer y poeta, 
habitante del bosque, y de esta Lima inhabitable, mientras toma 
experiencias para algún día volver al bosque y a sus caobas.

La caoba
Elegante, tímido
brillante y hermoso.
Coquetea ante la brisa del atardecer
que refresca las diminutas hojas
mientras las abejas se embriagan
con la miel de los frutos de las uvillas.

Me pregunto:
¿qué haría si tuviera pies y no raíces?
¿si tuviera manos y no ramas?

Él,
siempre sonriente y educado
saluda a cada transeúnte.
Condenado a permanecer quieto, 
vigila sin sueldo alguna casa.
Cuidando la salud de sus amantes
y de los desamados.

¿Sabías que las caobas tienen vida, sentimientos, que vigilan, que 
saludan? Bueno, la poesía de Dina nos acerca a una realidad mítica-real 
donde las abejas se embriagan, donde: Todo está conectado / El cielo, la 
tierra y el agua / No hay Luna sin la Auju / No hay Tsunki sin el hombre / 
No hay Tijai sin la mujer / No hay Nunkui sin la tierra / No hay árbol, y las 
plantas medicinales sin madre / No hay lluvia sin el sol / No jhay awarun 
sin el el wampis / No sería Estado sin el awarun y wampis / No hay un tú 
sin mí / No hay un yo sin ti. 

Leer en el mundo íntimo de Dina nos acerca a una poesía que es 
contestataria sin paneles ni carteles, es sexual sin necesidad de relatos 
íntimos y seudo liberadores, es búsqueda de lugares donde la humanidad 
se encuentre, es inconforme y social, como sola la poesía que trasciende 
puede serlo. 

Allin Maytukuna Likanapaq Buenos Libros para Leer

Sanchiu 107



En el siguiente número

El ayllu Willakuy comunica con hondo pesar la partida de la 
antropóloga y educadora Lucy Trapnell haciendo llegar sus 
condolencias a familiares y amigos.
Lucy ha acompañado incansablemente la lucha de los pueblos 
indígenas amazónicos por la reivindicación de sus derechos y ha 
iluminado con su legado pedagógico el camino de la Educación 
Intercultural Bilingüe (EIB) en el Perú y en la región.
¡Tupananchiskama, querida hermana, eterna Maestra!

Si estás interesado en escribir para esta nueva edición por 
favor accede a este documento o escríbenos a:
contacto@willakuy.org.pe

En el siguiente número ...

¿Qué motiva o impulsa la migración indígena rural hacia las ciudades? 

¿Cómo impacta este desplazamiento en la estructura familiar, en las 
prácticas culturales y en los vínculos con el territorio de pertenencia?

¿Qué desafíos deben enfrentar los migrantes residentes en espacios 
urbanos? ¿Cómo y en qué espacios pueden recrear la cultura propia?

¿Cómo podrían contribuir los pueblos indígenas a la construcción de 
ciudades sostenibles?

¿Existen políticas para los pueblos indígenas en contextos urbanos?

¿Qué formas de indigenidades hay en las ciudades? ¿Se puede ser indígena 
urbano? ¿Se deja de ser indígena en las ciudades?

¿Es posible formular una propuesta de sociedad desde el espacio indígena 
nacional?. De ser así, desde qué ejes de pensamiento debería surgir?

https://drive.google.com/file/d/1w0pM0zHuJG9WWBanqlp6GXj5mku5yV71/view?usp=share_link
mailto:contacto%40willakuy.org.pe?subject=

