#Qanchis - #7 , = N Septiembre 2024

h Politica, Cultura y Arte

gl

VLT T ATLLLLATTTATUAR

Entrevista: Javier Hernandez:
. entos una
Adriana Guzman: ghic i’ s

- .Comumdad decomunidades!

) esmistpobjetive ) -

experienciadela

) PAG.8
£ o\ .
' Vargas: ‘ Maritza Villavicencio: iy Pauccar:
MujerE]edelaCultura Lasrelacionesde territoriales Laineludible confrontacién
PAG.12 ydegénero, fueronoriginalesy ideologicay cultural
' tinicas en el antiguo Peru PAG.20
PAG.56

La comunidad antigua puede servir de base para una comunidad moderna. José Maria Arguedas, 1965



Editado por

Director Hugo Chacén Malaga

Comité Directivo Isabel Maria Alvarez - Argentina

Luis Chavez Cabello

Jorge Ventocilla - Panama

William Zabarbura

Colaboradores Ana Maria Galvez - Perti

Nathy Chacon - Ecuador
Sandra Ochoa - Bolivia
Francisco de Parres - México
Edith Pérez O. - Pert
Juan Bello Dominguez - México
Windsor Torrico - Bolivia

Ciro Cornejo - Perd

Disefioy diagramaciéon  Sonimagenes del Pert

Tlustracién caratula Jorge Christian Lovon

Email contacto@willakuy.org.pe

+51996 314 899

Las opinionesy testimonios
vertidos enlos articulos y
entrevistas de Willakuy son
responsabilidad de los autores y
entrevistados.

Teléfono

Redes Sociales

Nota del Editor

*Editado en el Perti

**La publicacion de este nimero ha sido posible porla
generosa contribucion de un donante que ha preferido el
anonimato. jUrpillay Sonqollay!

Fragmentos para una ontologia desde la
experiencia dela mujer andina.
Javier.E. Hernandez S. (Pert1)

Mujer, eje de la cultura.
Amalia Vargas (Argentina)

La ineludible confrontacién ideolégicay
cultural. Sayariy Pauccar (Pert)

iComunidad de comunidades! es nuestro
objetivo. Entrevista a Adriana Guzman
(Bolivia)

"Repensar la razén universal".
Entrevista a Aurora Reijo (Espafia)

Relaciones del par complementario para el
buen vivir. Gloria Salinas (Pert)

Mujeres, ancestralidad y memorias
fragmentadas. Sandra Ochoa, Lenny Tito,
Elizabeth Lépez (Bolivia)

Lasrelaciones de poder territoriales y de
género, fueron originales y tinicas en el
antiguo Pert.

Entrevista a Martiza Villavicencio (Péru)

"Porque yo veo el mundo asi, mi territorio,
awajin y wampis, y el Perd".
Entrevista a Dina Ananco (Perti)

Un pueblo sin historia esta muerto.
Entrevista a Margarita Huayta (Ecuador)

La feminidad yla masculinidad son
sagradas. Entrevista a Willka Pacha (Pert)

Las tijeras danzan con ellas.
Paqcha Sirena de Andamarca (Pert)

Feminismo ;transformacion o
gatopardismo?. Atawallpa Oviedo (Ecuador)

"Nosotras tejemos porque tenemos que salir
adelante". Entrevista a Sonia Huaman (Pert)

Mujeres Awajin y Wampis, entre el
ecocuidado y la multiple discriminacién en
Condorcanqui (Amazonas, Perq).

Marlene Castillo (Pert)

"Mi poesia contiene a Tunupa, Wiracocha,
Mama Hampi...".
Entrevista a Pilar Vilcapaza (Pert1)



https://www.facebook.com/people/Revista-Willakuy/100090631204243/
https://www.instagram.com/revistawillakuy/
https://willakuy.substack.com

O O O i i O O i O O O O O,
O O O O O O O O O O O O Ifl
r r m r r m m m r r M m m
¢Imayrayku Kaymanta Qillganiku? ¢Por qué escribimos sobre esto?
[

Universo mujer

A lo largo de estos dos ultimos afos, las seis ediciones precedentes de Willakuy han sido
dedicadas a aspectos fundamentales del proyecto social y politico que propugnamos,
concebidos como aportes a la edificacién de una sociedad que emerja de nuestras tradiciones
ancestrales. En nuestros argumentos no se considera implantar una copia de nuestra antigua
civilizacién en una realidad contemporanea. Aspiramos a crear, recrear, a partir de nuestras
tradiciones, y volverlas sustento de un nuevo proyecto civilizatorio.

En el primer nimero, analizamos el ideolégico proceso del mestizaje sefialando sus origenes y
fundamentos coloniales, inoperantes para edificar la sociedad multicultural y multilinglie que
deseamos, ademas de ser incongruente con nuestra diversidad geografica. En el segundo, nos
ocupamos de hacer palpables las evidencias de la “armonia imposible” entre los fundamentos
sociales nuestros y los impuestos por Occidente y debatimos también con las concepciones
marxistas y sus dificultades para edificar un proyecto social que conduzca al pais a una sociedad
de dimensiones humanas.

EL tercer nimero estuvo enfocado a la discusién de un proyecto de desarrollo nacional
compatible con la realidad geografica que habitamos, orientado por nuestra antigua sabiduria
que condujo la ocupacion eficaz del territorio durante quince mil afios. Planteamos hacer
habitables y productivos de nuevo cada valle y cuenca hidrografica de nuestro territorio andino,
usando sus particularidades, desde su propia Pacha; pensar y desarrollar cada espacio de
acuerdo a sus peculiares caracteristicas construyendo comunidad desde el lugar de vida. Es un
planteamiento que nos obliga a pensar desde la Pacha y para ella. Esta ocupacion, sostenemos,
tiene que hacerse desde un proyecto social de vida comunal, cuya organizacién debe ascender
hasta niveles regionales y nacionales, en un proceso que forje una gran Comunidad de
comunidades; forma de nacién estructurada en torno a un Estado que sea consecuencia directa
de las decisiones de las colectividades de base; por lo tanto, coordinador de toda la estructura
comunitaria.

Universo mujer 3




¢Imayrayku Kaymanta Qillganiku?

R A A AR SR

¢Por qué escribimos sobre esto?

En el cuarto niumero, desarrollamos nuestros fundamentos ideolégicos
y filosoficos, pensados a partir de la herencia cultural. Dijimos entonces
que era necesario “debatir lo concreto en el gran espacio de las ideas
que es el universo andino. Si ésta debe llamarse filosofia, cosmovision,
pensamiento, sabiduria, ideas, es un debate que estd en curso y que debe
continuar. Aqui creemos que la denominacién de origen debe reconocer
lo que cultivamos por milenios y siempre fue nuestro: la sabiduria, que
nos condujo a establecer una sociedad que no tuvo variaciones notables
en su organizacién a lo largo de milenios e hizo de los Andes hogar
civilizatorio.

En el nimero cinco, dedicado a la realidad amazénica, defendimos la
necesidad de respetar la milenaria presencia de los pueblos originarios
develando un objetivo que, las propias colectividades vienen edificando:
el autogobierno de sus territorios, para impedir que, en este espacio se
ejecute el ultimo capitulo de la ideologia del mestizaje, sustentada
en la uniformizacién de toda formacion social y aplique también este
criterio al medioambiente, surtido de variedad de especies animales
y vegetales, mediante el monocultivo y la explotacion depredadora.
Sostuvimos que la Unica garantia de que el bosque himedo no se
siga depredando es que sea gestionado por quienes por milenios
han sabido conservarlo y producir con él, sin la barbarie invasora
occidental. También, actualizamos una relacién vigente por milenios
que vinculé el espacio andino y amazdnico. Argumentamos que esta

La confrontacion
dialéctica mujer-hombre,
formapartedela
concepciondelarealidad
que posee Occidente
como medio de resolucion
de sus conflictosy
diferencias. En este
cotejo no puede haber dos
triunfadores, solo uno
prevalece, precisamente
por las caracteristicas
que poseen los procesos
conducidos como

separacion interesadamente generada por la dominacién colonizadora,
debe volver a reconocerse bajo el gran concepto de Nacion Andina,
donde lo amazdnico sea comprendido como un componente de esta
denominacion. EL macizo andino es el eje central que cobija todas las
variables comunitarias que la realidad y la necesidad ha creado.

contradicciones.

En el numero seis, abordamos el tema educativo, criticando el modelo imperante y defendiendo el replanteamiento de la
educacion. Presentamos una variedad de propuestas que recogen distintas experiencias de nuestras antiguas formas educativas.
Sefialamos también que: “la fuerza hegemdnica que conduzca un proceso educativo realmente transformador debera tener un
poder suficiente, si pretende una educacién desde nuestras tradiciones culturales y ancestrales. Nos estamos refiriendo al desarrollo
e implantacién de un poder politico que garantice no sélo transformaciones educativas sino, en primera instancia, variaciones
sustantivas en la estructura del poder econémico y politico que permitan sostener un cambio cultural y civilizatorio conducido por
las mayorias de cufio andino-amazdnico, de raices nacionales y ancestrales. Como lo hemos desarrollado en niimeros anteriores,
no se trata de una clase social en particular o de una cultura especifica sino de una fuerza que emane de nuestra diversidad y que
consolide un poder popular asentado en nuestras tradiciones”.

Hacemos este recuento por considerar que es la mejor manera de entender que, el Universo Mujer, que ahora nos ocupa, tiene
una prioridad equiparable al conjunto de temas desarrollados hasta ahora. Lo entendemos como aspecto fundamental de un
ordenamiento social compatible con nuestras propuestas de sociedad.

Denominarlo Universo mujer en divergencia con el titulado por Occidente como Tema mujer, no es distincion vana ni secundaria,
porque contiene diferencias que no son conciliables en sus aspectos matrices. Son razones que nos hacen sefalar las premisas que
debemos considerar al abordar este universo:

Uno. EL Tema mujer es un término que limita el campo de reflexion y de accién a un espacio restringido y particular,
especializado: la regulacién de las relaciones hombre-mujer en la sociedad capitalista.

Dos. La confrontacién dialéctica hombre-mujer, forma parte de la concepcion de la realidad que posee Occidente como
medio de resolucién de sus conflictos y diferencias. En este cotejo no pueden haber dos triunfadores, solo uno prevalece,
precisamente por las caracteristicas que poseen los procesos conducidos como contradicciones. Invitamos a revisar las
leyes de la logica vigentes para percibir lo aqui descrito.

Tres. La mujer creada de la costilla de un hombre genera un conjunto de ideas que consolidan la concepcion de la mujer
como un apéndice del varén. Es una realidad que la ha colocado en roles subordinados como consecuencia natural de sus
origenes. Los siglos de capitalismo han acentuado esta primacia, ahondando la contradiccién mujer-hombre por el ingreso
de la mujer a los procesos productivos acentuando su papel de medio de produccién subalterno y con claros signos de

4 Universo mujer




S, A e, A O

¢Imayrayku Kaymanta Qillganiku? ¢Por qué escribimos sobre esto?

considerarla una mercancia. En este contexto, los procesos de produccién construidos por y para el hombre, condicionan
la participacién de la mujer, a la que nos admite ajena de sus tradicionales roles en el hogar y en la reproduccion y
satisfaccion fisica del varon.

Cuatro. El capitalismo no puede desarrollar una verdadera “liberacion de la mujer”, porque el propésito esta restringido por
la base individual que lo sustenta. Cualquier objetivo liberador que la mujer pretenda termina limitado por la naturaleza de
su formacion, fundado en la necesaria desigualdad, nunca en la cooperacién colectiva. EL mercado, asignador de recursos
dentro de la légica del lucro, no considera productivo atender las demandas femeninas. Cada exigencia de cambio social
pasa por el tamiz de las decisiones personales, hombres que mandan y deciden, nunca compatibles con una decision
comunitaria, que es el inico escenario posible de solucién a las reivindicaciones que reclaman las mujeres en la sociedad
patriarcal. La sociedad monocultural, reproduciendo sus moldes societales no tolera la existencia independiente de la
cultura mujer.

Cinco. Nuestra sabiduria ancestral concibe que la mujer tiene un espacio que denominamos Universo mujer, que no puede
estar desligado del hombre ni del cosmos en su integridad. En una tradicién tan genuina como la occidental, reconocemos
que la pareja Mujer-Hombre, Hombre-Mujer, emerge de la misma Pacha, sin diferenciaciones de género ni de ninguna otra
condicion. Es una Pacha ligada a la naturaleza, al cosmos. Las aguas o la entrafia terrenal de la que emergen tienen un
lugar en el universo, no especial ni diferenciado.

Seis. La pareja emerge caminando, integralmente constituida, por cuanto ha sido criada y desarrollada por la Pacha, como
lo hace con todos los seres. EL modo en que la pareja ancestral emerge del interior de la Pacha nos ubica en un Universo
mujer que no puede desligarse de ninglin aspecto de la realidad.

Siete. EL Universo Mujer se incluye en el gran espacio cosmogoénico que nos cobija, por ello, vinculado a las multiples relaciones
que los humanos mantenemos con la Pacha. Es decir, no puede excluirse a la mujer de ninglin espacio que conforma la
totalidad del universo. Son tan importantes las relaciones mujer-hombre, como el de hombre-mujer; mujer-mujer; hombre-
hombre; ser humano-otras formas de humanidad. Para nosotros el universo esta relacionado en todas sus partes.

Ocho. No nos aislamos de la realidad ni excluimos el Universo Mujer de las relaciones interétnicas ni de clases sociales.
De las relaciones sociales de produccion surge la vision dominante sobre los “problemas de la mujer” que recusamos por
plantear una visién parcial y fragmentada que desconoce las relaciones de explotacion y de apropiacién de los excedentes
por parte de una clase y que, ademas, no toma en cuenta los efectos que produce la situacién colonial en la sociedad.

Diez. EL Universo Mujer no esta excluido de las multiples relaciones de produccién que son inherentes a cualquier sociedad.
Para las mujeres de raiz ancestral y para aquellas que se mantienen afectadas por relaciones de clase injustas y de
marginacion por sus condiciones étnicas y culturales, la confrontacion se da en variadas esferas, por cuanto tienen que
luchar contra la marginacion étnica, el patriarcado capitalista, el sexismo, la violencia familiar, el trato laboral diferenciado
y, el cerco impuesto por su desvalorizacion en los procesos productivos.

Once. La mujer no es una mera extension del hombre, constituye una cultura diferenciada; constituye con él una unién
conformada por dos elementos, forma habitual de entender la realidad en nuestra visién que no entiende el uno sin el dos.
No puede, por lo tanto, ser considerada inferior ni superior a nadie ni a nada en particular, en ningin aspecto de la vida
social ni politica.

Doce. El principio de complementariedad que rige las relaciones en nuestras sociedades ancestrales, no busca la
superioridad del hombre sobre la mujer, su sujecién, sino conseguir el equilibrio energético que emana de dos territorios
diferenciados. EL escenario en que este encuentro de complementariedades ocurre es el espacio Tinkuy, en donde se
conjugan los aspectos que son compartidos, se encuentran las diferencias y se establecen las coincidencias y se inician los
procesos de complementariedad. EL escenario Tinkuy no es estatico, sino de gran energia cinética y constante movimiento,
en busqueda permanente del equilibrio. Se agita con espacios de comprension, divergencias y coincidencias.

Trece. El natural antagonismo que portan los hechos sociales, y también la materia, no conduce a la destruccion dialéctica
de ninguna porcién antagonica, sino a la obtencién de un estadio de equilibrio que nunca es permanente sino que se nutre
de continuos y sucesivos procesos de estabilizacion. EL hombre y la mujer se mueven en este espacio generando zonas de
coincidencias y diferencias, que nunca conducen a la supremacia de ninguno.

Catorce. La apreciacion disolvente e interesada en destruir y obstaculizar cualquier alternativa que supere las dificultades

que enfrenta la pareja mujer-hombre en el capitalismo tardio dira, seguramente, que es una utopia pretender que los
principios que rigen las relaciones de pareja en las sociedades de origen ancestral pueda servir para remediar situaciones

Universomujer 5




R A A AR SR

¢Imayrayku Kaymanta Qillganiku? ¢Por qué escribimos sobre esto?

contemporaneas. Se soslaya o ignora que los postulados que se oponen tienen también milenios de vigencia. A quienes
se oponen les decimos que, no obstante los siglos transcurridos, la sociedad peruana conserva vivas estas tradiciones y en
desarrollo. Requerimos eliminar los efectos contaminantes del patriarcalismo y la discriminacién capitalista para obtener
una mejora sustantiva en las relaciones hombre-mujer contemporaneas.

Quince. En el debate en torno a si el patriarcalismo fue practica existente en la sociedad ancestral afirmamos que no; que
los restos culturales que observamos alin vigentes muestran que se trata de una practica importada de Europa, que no ha
dejado de influir atn en las mas recénditas comunidades de nuestro suelo.

Dieciséis. El futuro de estas practicas ancestrales es promisorio, el capitalismo declinante ni otras interpretaciones que se
consideran su continuacion superior, tienen las condiciones para desarrollar soluciones que eliminen las diferencias entre
el hombre y la mujer. Cualquier solucién planteada en estos ambitos sera solamente un paliativo por cuanto la necesaria
diferencia, la subordinacion de la mujer al hombre se hallan en la savia de una sociedad asentada en la exclusion, la
diferencia y la intolerancia.

Diecisiete. El incentivo a la diversidad, su aliento y estimulo fue norma en la sociedad ancestral. El afecto sacro a todas las
formas de vida sobre el universo, nos conduce a reafirmarnos en tales practicas, propiciando que todas las formas de vida
humana sean parte natural de una sociedad diversa.

La mujer no es una mera extension del hombre, sino
que constituye con él una unidad conformada por dos
elementos, forma habitual de entenderlarealidad en
nuestra vision. El principio de complementariedad que
rigelasrelaciones en sociedades ancestrales nuestras,
no buscala superioridad del hombre sobre la mujer, su
sujecion, sino conseguir el equilibrio energético. ‘ ‘

El nimero que presentamos muestra precisamente esa diversidad heredada y ahora defendemos. Son razones que nos han hecho
editar articulos de diversos puntos de vista respecto a la mujer y el contexto social y politico que las cobija. El criterio colonial
que impera hace pensar que no hay otra forma de pensar la relacion mujer-hombre que aquella enmarcada en el espacio género.
Nuestras paginas nos ensefian que es un error considerable pensar de este modo. Tenemos un mundo diverso de ideas que nos
ensefian que se esta sistematizando lo que hace siglos siempre hemos tenido: una relacién de complementariedades entre el
hombre y la mujer.

En este nimero hemos logrado reunir un coro polifénico de voces que desde Ecuador, Pery, Bolivia, Argentina, Espafia, expresan
la diversidad de opiniones que se desarrollan en nuestro territorio andino. Nos sirven para ratificar que la diversidad que
cultivamos aqui por milenios se mantiene y se sigue desarrollando. El articulo que inaugura la diversidad de pensamientos
esta escrito por el filosofo peruano Javier Hernandez que explora el libro Ritos y tradiciones de Huarochiri para componer un
texto que analiza la distribucion del kama, la fuerza vivificante, y sefalar que “la comparten dos dioses (wakas), una divinidad
masculina y otra femenina, lo que mostraria la dualidad andina, en la que lo uno se transforma en dos, en una pareja, la que
sostiene y fomenta la diferencia, mostrando que varones y mujeres son diferentes desde la fuente misma de su ser, pues a
cada uno de estos géneros una divinidad les estaria proporcionando la fuerza vital.” Importante analisis que, consideramos
proporciona contexto y fundamentos al conjunto de opiniones y articulos que mostramos en estas paginas. Amalia Vargas,
de la nacién Chicha Kolla, asentada en Jujuy, Argentina, nos entrega un testimonio intimamente oral, que emana de la vida
compartida en territorios ancestrales, narrando “sobre nuestras ancestras, sobre el valor que nos dejaron en legado y que vive
en nuestras células”. Sayariy Pauccar, desde Per, reflexiona sobre los fundamentos que organizan el papel de la mujer en el
espacio andino. También reconoce que en los proximos afios la confrontacién ideolégica-cultural sera dominante, lo que obliga
a ordenar las tareas politicas que este desafio exige.

6 Universo mujer




S, A e, A O

¢Imayrayku Kaymanta Qillganiku? ¢Por qué escribimos sobre esto?

A continuaciéon mostramos las conversaciones con diversas personalidades del mundo andino. Empezamos con Adriana Guzman,
aymara que vive en territorio boliviano. Activista de las causas femeninas; con una larga tradicién de lucha practica y teérica, nos
muestra la densidad y hondura de su pensamiento. Destacamos su capacidad para expresar con precisién el camino que debe
seguir el movimiento femenino aymara-quechua, exento de componendas y compromisos que le impidan lograr lo que en altima
instancia es el propoésito fundamental, la liberacién de la trabas del coloniaje. Aurora Freijo, fildsofa espafiola, madrilefia, conversa
sobre su interés de pensar la filosofia desde el territorio que se habita. Con ello, nos muestra el interés de algunas pensadoras
y pensadores europeos por disefiar otras perspectivas que abran otras visiones a las enarboladas por Descartes, descrito como
“una conciencia masculina, blanca y centroeuropea”y que abogue por “una lectura desde otras voces, otras carnes, otros colores
y otros cuerpos”. Ustedes podran percibir también las diferencias y coincidencias entre el pensamiento y accién de dos mujeres
exponentes de culturas distintas y separadas por un espacio-tiempo considerable.

Un poema dedicado a Micaela Bastidas de Isabel M. Alvarez (Mallki) -residente en Argentina e integrante de nuestro Consejo
Directivo- teje un puente con los dos siguientes articulos.

Gloria Salinas, desde los Andes peruanos nos presenta una visién muy vinculada a las razones ancestrales. Usa términos y
categorias de analisis que deberian formar parte de cualquier esfuerzo que se haga al momento de pensar el papel de la
mujer y de su relacion con el hombre en nuestra sociedad de antiguas raices. Sefiala que, el eje central de las relaciones
del par complementario: hombre/mujer, “parte de concebir los cédigos ancestrales que los pachayachachiq descifraron de la
Pacha, donde todo lo que existe estd compuesto por materia y energia”. Tres mujeres residentes en La Paz e integrantes de la
Comunidad Warmi Huaco: Sandra Ochoa Ramos, Lenny Tito Hidalgo y Elizabeth Lépez Canelas, elaboran un texto tejido a varias
manos que “es el resultado de una serie de intercambios y conversaciones que sostenemos de manera colectiva y comunitaria
desde hace mds de dos afos, ademds de conversaciones con mujeres aymaras de la provincia Ingavi del departamento de
La Paz”. El proposito es narrar el largo proceso de colonizacion y cristianizacién que ha marcado de manera irreversible las
relaciones de género y la visién sobre la mujer. Unen “fragmentos de la memoria que queda de los rituales y los mitos, muchos
de los cuales estan permeados por el cristianismo impuesto a punta de espada y dolor con la denominada y ampliamente
documentada extirpacién de idolatrias”.

Las entrevistas a la poeta awajun-wampis, Dina Ananco es un apasionante viaje a sus memorias, a sus migraciones, temores,
territorios, suefios, que han impregnado su vida con la doble vertiente cultural que la integran. Margarita Guayta, desde la parroquia
de Yaruqui, a una hora de Quito, nos hace conocer sus labores en el Centro Nokanchik Yuyay, que hace un trabajo de preservacion
de la cultura kichwa. Su testimonio encierra la profunda sabiduria que el pueblo andino ha sabido conservar y desarrollar. Willka
Pacha, desde el Cusco, nos narra sus quehaceres como joven Quillayaya urbana, que la lleva a desarrollar formas ancestrales
del cuidado de la salud. Integrante de una panaca, su labor estd cada vez mas valorada. Con ella entendemos la importancia del
desarrollo espiritual unido a cualquier actividad humana, mucho mas si se trata de cuidar la salud de un enfermo o prevenir los
males del cuerpo.

Paqcha Sirena de Andamarca, es danzag, una de las numerosas mujeres que han ingresado a un antiguo espacio reservado para los
hombres y que ahora ocupan también numerosas mujeres. Ella nos explica el significado de la danza y el desarrollo de la mujer en
este baile ancestral que tiene profundas connotaciones sacras. Atawallpa Oviedo, desde Ecuador nos hace ver su opinién sobre el
feminismo europeo y se pregunta sobre la existencia de un feminismo indigena, sefialando que esta idea surge “de las crénicas de
los colonizadores” Sus afirmaciones discuten con otras opiniones vertidas en este namero.

La entrevista a Sonia Huaman Quispe, artesana textil de Chinchero, pueblo ancestral situado en el corazén del Valle Sagrado de
los Incas a 28 km del Cusco, que dirige el Centro Textil Casa Sonia, nos permite conocer de cerca su labor que, como miles de
mujeres edifican sus fuentes de ingreso en base a sus conocimientos ancestrales. De este modo sabemos de su estructura familiar,
sus metas y las dificultades que debe sortear para continuar en la brega. Otra entrevista nos permite conocer a Pilar Vilcapaza,
poeta punefa con varios titulos publicados.

Y para culminar el contenido de la presente edicion de Willakuy hacemos una resefia del inaugural poemario Sanchiu de la poeta
awajun-wampis Dina Ananco.

Al cierre de este nimero recibimos la triste noticia de la partida de Lucy Trapnell, antropéloga y educadora comprometida con los
pueblos indigenas amazdnicos. Honramos su vida y obra.

Deseamos disfruten y difundan esta edicion de Willakuy.

Universo mujer  /




Kurku

Fragmentos para
unaontologiadesde
laexperienciadela
mujer andina

Autor:Javier Eduardo Hernandez Soto

El autor, es un joven filésofo egresado del pre y postgrado
de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos. Docente
universitario. Estudia la filosofia andina. Autor de la tesis de
maestria “La estructura del ser-saber-actuar en el manuscrito
de Huarochiri” y de articulos como “Mariategui y la filosofia

”» ou

andina”, “La caida del Tahuantinsuyo desde los Manuscritos

oo

de Huarochiri”, “Hegel, Maridtegui y la libertad en el mundo

”oa

andino”, “La vieja y la nueva Filosofia Andina”.

En esta entrega, analiza el antiguo documento Manuscrito
de Huarochiri para elaborar una reflexion sobre las bases
ontoldgicas que fundan las relaciones entre la mujer y el
hombre en el mundo andino Se aprecia la importancia
singular de su aporte porque proporciona elementos de
juicio suficientes para desarrollar una ontologia desde la
experiencia de la mujer andina. Javier Herndndez postula en
sus pdginas que no hubo primacia del patriarcado dado que
la preeminencia del padre se vio contrarrestada por la acciéon
auténoma de la madre, confirmando que ambos seres son
equiparables y complementarios. Su apreciacion se sustenta
en la relacién que sostienen las deidades Pariagaqa y
Chawpifamca con el hombre y la mujer, respectivamente. La
fuerza vital, el kamag, lo reciben, de manera independiente,
de estos dos seres. Son vinculaciones auténomas, que
conducen a una sexualidad nacida del equilibrio entre
géneros, expresion de armonia y de reciprocidad. En un
debate mundial centrado en el andlisis del feminismo como
unica alternativa para disefiar y actuar en la emancipacién
de la mujer, el aporte de Hernandez sefiala la existencia
de caminos distintos, nuestros, para pensar el tema desde
nuestra Pacha.

n Fragmentos para una ontologia desde la experiencia de la mujer andina




Cuerpo

Todas las ilustraciones de este nimero
pertenecen a Lucy Jochamowitz y son parte

de la carpeta "Reflexiones para el camino”

que contiene veinte dibujos en tinta sobre
papel, realizada por el equipo pastoral rural de
Bambamarca y editada por el Centro de Estudios
y Publicaciones-CEP. Lima - Perti, 1976.

Nuestro agradecimiento fraterno a Lucy.

La Filosofia Andina no debe ser ajena a las preocupaciones
y las reivindicaciones de las mujeres, contribuyendo en la
construccién de un mundo mas diverso y plural; en nuestro
caso aportamos con algunos fragmentos para pensar una
ontologia desde la experiencia de la mujer andina. Podemos
entender la ontologia como el conjunto de ideas directrices
sobre la que se sostienen las creencias de una cultura, es decir,
sus concepciones medulares acerca de la vida y el mundo.

La civilizacién andina tuvo su propia ontologia, basada en
la que la idea de una fuerza vivificante del todo (kama), la
que tenia que circular correctamente por el mundo (pacha)
para asegurar la armonia y bienestar del todo. La fuerza
vital necesitaba de alguien que la hiciera circular, que la
administrase y distribuyese de modo 6ptimo entre los seres,
tal era la funcion de kamaq o kamasga. Llama mucho la
atencion que en una parte del Manuscrito de Huarochiri se
hable de dos kamasqa:

En tiempos muy antiguos, habia un waka llamado
Maclla de arriba. Este tenia por esposo al Sol. De
estos, sus hijos son Pariagaga y Chawpifiamca. A todos
los hombres, Chawpifiamca era la que daba ser a las
mujeres, y Pariagaqa a los varones (Taylor, 2008:71).

Segln este pasaje, la funcién de distribuir la fuerza la
comparten dos dioses (wakas), una divinidad masculina y otra
femenina, lo que mostraria la dualidad andina, en la que lo
uno se transforma en dos, en una pareja, la que sostiene y
fomenta la diferencia, mostrando que varones y mujeres son
diferentes desde la fuente misma de su ser, pues a cada uno
de estos géneros una divinidad les estaria proporcionando
la fuerza vital. Se reconoceria asi la exclusividad de cada
género, dando pie a su equidad y equiparacion, ello en tanto
provienen de fuentes diferenciadas desde su origen.

Esta referencia nos permite decir que en el mundo andino
no hubo una primacia ontolégica del patriarcado, pues la
preeminencia del padre y lo masculino en la constitucién de
lo que somos se vio contrarrestada por la deidad femenina,
igual de importante. De modo que vardén y mujer son
géneros paralelos y complementarios, cada cual recibe su

ser especifico desde su propia fuente. La diferencia con las
creencias judeocristianas es notable, pues Eva es una creacién
secundaria, arrancada del costado de Adan, dependiente
ontolégicamente del ser del varén, situaciéon que ha constituido
el nucleo mitico del machismo, que posteriormente la religién
y la filosofia han tematizado, estableciendo de modo arbitrario
e injustificado la superioridad del hombre. Por el contario en
el mundo andino no existioé la superioridad de un género sobre
otro, la mujer conservé su importancia social, las creencias
religiosas y los mitos le confirieron dignidad.

Ahora nos centraremos en la deidad que les daba la fuerza
vital a las mujeres, Chawpifiamca, dando cuenta de ella
en base al Manuscrito de Huarochiri. Esta diosa es una de
las mas importantes del pantedn andino, sobre su origen
existen diferentes versiones, en una es hija de un falso dios,
Tantafilamca, en otras es hija del Sol y la waka andrégina
Hanan Maclla, en otras, es esposa de Pariagaqa. Se la
representa como una divinidad que se manifiesta en cinco
personalidades diferentes (hermanas), al igual que Pariagaqa.
De todas las referencias sobre Chawpifiamca nos centrarnos
en la que la vincula al dios Rucanacoto.

La diferencia con las creencias
judeocristianas es notable, pues Evaes
una creacion secundaria, arrancada
del costado de Adan, dependiente
ontologicamente del ser del varon,
situacion que ha constituido el

niicleo mitico del machismo, que
posteriormente lareligion yla filosofia
han tematizado, estableciendode
modo arbitrario e injustificadola
superioridad del hombre.

Fragmentos para una ontologia desde la experiencia de la mujer andina




10

Cuerpo

En el capitulo 10 del Manuscrito se cuenta que Chawpifiamca
aparecia en forma humana y tenia relaciones sexuales con
distintos dioses, pero ninguno le satisfacia completamente;
hasta que conoce a Rucanacoto, un dios al cual los hombres
que tenian el pene chico iban a rezarle, con la esperanza de
que se los agrandara, pues él poseia un gran miembro viril.
Chawpifiamcay Rucanacoto se encuentranytienenrelaciones
sexuales, y este dios es el Gnico que logra satisfacerla, tanto
asi que ella decide quedarse con él, petrificandose ambos
como muestra del deseo de perennizar su relacion.

Teniendo como trasfondo este relato se realizaba la fiesta
de Chawpifiamca, con muchos bailes y uno en particular que
queremos destacar. El siguiente texto refiere una danza ritual
en honor a la diosa:

Algunos festejaron el baile Ayfo, decian. Un (baile)
llamado Casayaco, eran los que bailaban. Cuando
este Casayaco bailaban Chawpifiamca mucho era lo
que se alegra, porque estos bailaban desnudos. Solo
una parte de sus ornamentos se ponian, el que baila
se cubria su verglienza con una ropa de taparrabo
de algoddn. Después, este hombre baila des nudo
“cuando Chawpifiamca mira ti verglienza, mucho se
alegra” asi decia. Al mismo tiempo que bailaba era
mucho madurar de la tierra. Ya estas cosas hacian en
estas pascuas (Taylor, 2008:65).

Fragmentos para una ontologia desde la experiencia de la mujer andina

En la fiesta de Chawpifiamca el elemento sexual es patente;
cabe destacar que no se trata de la sexualidad patriarcal
que reduce el cuerpo de la mujer a mero objeto de disfrute,
sino de una sexualidad nacida del equilibrio entre géneros,
expresando la armonia entre los sexos y el juego erético
reciproco, ello en base al paralelismo en funcion de distribuir
y hacer circular la fuerza vital.

Este equilibrio muestraquela
dualidad de género enla cultura
andina no implicajerarquia

ni dominacion, sino una
complementacion que asegurala
armonia del mundo. Al destacar
la autonomia y preeminencia

de lo femenino en la circulacion
dela fuerzavital, se cuestionan
las narrativas patriarcales que
subordinan ala mujer... ‘ a

A I



Cuerpo

En el relato Chawpifiamca busca una pareja sexual 6ptima, la
busqueda de la diosa se hace por medio de la mirada, la que
se vuelve a mirada erética. Maurice Merleau-Ponty dice algo
acerca de esta forma de mirar:

En el hombre normal, un cuerpo no sélo es percibido
como un objeto cualquiera, esta percepcién objetiva
estd habitada por una percepcion mds secreta: el
cuerpo visible estd subtendido por un esquema sexual,
estrictamente individual, que acentia las zonas
erégenas, traza una fisionomia sexual, y suscitas gestos
del cuerpo masculino integrado en esta totalidad
afectiva (1957:171).

Esto se puede decir también de la forma como Chawpifiamca
mira a los danzantes, pues es una mirada sexualizada, que
supone un esquema sexual, acentuando ciertas partes del
cuerpo. Pues como dice Merleau Ponty, se trata de una
percepcion del cuerpo en base a una intencionalidad sexual.
Mirando con este proposito Chawpiiamca manifiesta una
sexualidad libre, sin verglienzas ni tabus, buscando el placer
puro y la satisfaccién, y, a la par, la reproduccion de la vida.

En el mundo andino, en la dimension de la sexualidad la
preeminencia de lo femenino es sobresaliente, pues el cuerpo
de la mujer no es el tnico que se convierte en objeto de la
mirada sexualizada, lo que podria significar un privilegio
masculino, no es para la mirada del hombre que se subordina
el cuerpo de la mujer, al modo de la dialéctica del amo y
el esclavo, donde la desnudez acompafia a la condicién
de servidumbre (Merleau-Ponty, 1957:183). La mirada que
sexualiza proviene y comienza en la mujer, tal como se
muestra en el caso de la diosa, quien toma la iniciativa y
ejerce la conduccién de la sexualidad. Es por su mirada que
el cuerpo masculino se hace un objeto de deseo, iniciando
el juego de miradas que es parte del cortejo que culmina en
el juego sexual. En este contexto, la mujer vive su sexualidad
abiertamente, su deseo es originario y fundante, tomando la
iniciativa en el juego sexual. Esto se hace explicito cuando el
texto cuando sefiala la alegria de la diosa al ver a sus cultores
danzar semidesnudos, mostrando sus penes en un contoneo
danzarin. Esta danza erética causa el placer de la diosa, un
placer sexual que pone en primer plano el disfrute sexual de
la mujer.

Siglos de patriarcado, judeocristianismo y machismo
han hecho que el sexo se conciba solo en funcion de lo
masculino, siendo lo central la penetraciéon (falocentrismo),
la dominacion y la sujecion del cuerpo femenino. Pero esto
es diferente en el mundo andino, seglin vimos desde el
Manuscrito de Huarochiri nos presenta, pues nos muestra
que la iniciativa y la preeminencia de la sexualidad es un don
femenino; la mujer, a la par del varoén, ejerce libremente su
sexualidad, sin temor ni represién, hablan de su sexualidad
y eligen a su pareja, erotizan el cuerpo masculino. Por tal
motivo, cuando se da el acto sexual hay una satisfaccion
mutua, un descentramiento e intercambio de deseos, pues ni
uno ni otro es sometido, ambos estan en un juego en el que
son iguales, en el que sus deseos se reconocen mutuamente.

Chawpifiamca muestra una sexualidad liberada y auténoma,
en modo alguno subordinada al varén, por el contrario, tiene
la preeminencia sobre los aspectos eroticos de la vida.

En conclusién, la exploracion de la ontologia andina desde
una perspectiva feminista resalta la importancia de la
fuerza vital (kama) como un principio central que atraviesa y
unifica la existencia de todos los seres. En esta cosmovision,
la distribucion de esta energia no es monopolizada por
un solo género, sino que es compartida y administrada
equitativamente por deidades masculinas y femeninas,
como Chawpifiamca y Pariagaqa. Este equilibrio muestra
que la dualidad de género en la cultura andina no implica
jerarquia ni dominacion, sino una complementacién que
asegura la armonia del mundo. Al destacar la autonomia y
preeminencia de lo femenino en la circulacion de la fuerza
vital, se cuestionan las narrativas patriarcales que subordinan
a la mujer y se subraya la relevancia de una sexualidad
libre y equilibrada, donde ambos géneros participan
activamente en la perpetuacion de la vida. La recuperacién
de esta perspectiva ontolégica no sélo enriquece nuestro
entendimiento de las sociedades andinas, sino que también
ofrece un modelo alternativo para las discusiones actuales
sobre género y poder, proponiendo una vision donde la
complementariedad y el respeto mutuo son fundamentales
para la coexistencia.

Bibliografia
Merleau Ponty M. (1957) Fenomenologia de la Percepcion.

FCE.
Taylor G. (2008) Ritos y tradiciones de Huarochiri. IFEA-IEP.

Fragmentos para una ontologia desde la experiencia de la mujer andina

11




* 9382709502242 oAt
PG 00 : e -
}.--4;_:)?-&1‘{1'34\’:* XA ’:,q";a\}':; ‘
[es* o8 s80 50256 rEArY L rY4d Y

- ! Y .

411 ~ 1{{[ o /-’l/\\ \f{ r
R }’% TN Y .
!M“‘} i I fi-r AT 'l

sf Autora: Amalia Noemi Vargas (Pukio Sonqoy. N\
NN/ R NS 5N
Raeey / D NP ! AN :k\{

La autora pertenece a la nacién Chicha Kolla, Jujuy Argentina. Es docente Intercultural de la Universidad Nacional de las
Artes, y Folklore. y de la Universidad Nacional de Jujuy. Posee conocimientos en medicina tradicional y tiene formacién
en artes visuales. Formada en Danzas Tradicionales Argentinas con extenso trabajo de campo en espacios originarios.
Es investigadora de costumbres, ceremonias y rituales del norte y sur argentino. Conductora del programa-Uraq Sariri
Caminante de la tierra de pueblos indigenas.

Amalia es mujer de cultura ancestral, razén que explica la manera cémo se expresa en estas lineas. Sus teorizaciones
no parten de las bibliotecas, sino de la prdctica concreta, de la memoria antigua que la hace mujer, activista y teérica
de las causas que Willakuy también defiende. Por eso su verbo es directo y claro cuando seiala que las-mujeres son
guardianes de la vida, la tierra y la comunidad y en la conservacién de la vida, de la cultura y de la salud comunitaria,
profundamente conectado con la naturaleza y el equilibrio espiritual. Precisa también el origen externo del patriarcalismo.
Hace énfasis en los principios de complementariedad, equilibrio y reciprocidad, ligados a la espiritualidad que sustentan
las relaciones mujer-hombre en nuestra antigua sociedad. Los aportes de Amalia, surgidos de la vida misma, tienen, sin
embargo, teorizaciones que consideramos de singular importancia en este proceso de elaborar una visién del Universo
Mujer que situe su realidad fuera de los mandatos eurocéntricos que poco suman a nuestra milenaria practica.

m OSSR PN s Y/ '
-\}97 \\3\-“.\--- j{, fﬁ'( @ \\ LTI
W NG R AR N\

Mujer, eje de la cultura

- r\:'; - e SN

; D LT ‘.;.,;\‘_é -
T

H _ [ ) MR JTTN, |

:
=
/,

ol

;
oy

-
-~
-
7
ot



Cuerpo

¢Existe una propuesta del rol de la mujer a partir de
la ancestralidad? ;Cual?

Si, existe esa propuesta en muchas culturas indigenas,
incluyendo las andino-amazdnicas y esta basada en la
cosmovision ancestral que ve a las mujeres como portadoras
de sabiduria; guardianas de la vida, la tierra y la comunidad.
La propuesta desde la ancestralidad que nos legaron
nuestras abuelas como hijas de la tierra, es ser guardianas de
la Tierra y de la Naturaleza: Las mujeres somos consideradas
protectoras de la Pachamama en la cosmovisién andina,
desempefando un papel fundamental en la agricultura,
porque sembramos plantas para el uso en nuestra medicina
tradicional y estamos conectadas con las lunas y con los
ciclos naturales. La mujer trae un conocimiento sobre el
cultivo desde su cultura y, el uso de plantas medicinales, es
clave para la supervivencia de las comunidades.

Las mujeres somos maestras, madres, docentes; somos
transmisoras de conocimientos empiricos con siglos de
practica. Usted que esta leyendo, khumpa/amigx lector,
cuando tenia unos 8 afios y estaba enfermo/a ¢;quién le
daba la medicina, quién le ensefi6 la lengua y sus primeras
palabras, quién lo acompafiaba a lugares nuevos en sus
primeros pasos? Su madre...su abuela..su hermana mayor..,,
claro. Las mujeres estamos presentes en toda actividad.
En nuestros pueblos, las mujeres tienen un rol central
en la transmision de conocimientos milenarios: lenguas,
historias, rituales y practicas espirituales; son las encargadas
de mantener vivas las tradiciones y de ensefarlas a las
generaciones mas jovenes; son las encargadas de cuidar de
la familia, de promover la armoniay de resolver los conflictos
dentro del aylly, lof, llajta, dentro del pueblo y fuera.

En muchas comunidades, las mujeres son reconocidas como
curanderas?, parteras o comadronas y chamanas?. Utilizan
el conocimiento ancestral de las plantas, piedras, cantos,
sahimosy las practicas espirituales para sanar a la comunidad
y mantener el equilibrio entre el cuerpo, la mente, el espirituy
el entorno. En la historia se ha borrado el papel de las mujeres

1 Tenemos dos términos, uno para médico tradicional y otro para un brujo (chaman). Tsinap'eri = Médico
Sikwame = Brujo/Hechicero Poderoso.

2 Esta palabra viene de Siberia de los tungus y significa "el que sabe”, "el que sana”. El chamén, especialista
en lo sagrado y dotado de ciertos dones y condiciones especiales, hace de puente entre el mundo real y el
mundo invisible o intangible. Curiosamente, estos poderes o potencialidades del chamén y sus métodos
curativos empiezan a tomarse en cuenta en la sociedad occidental.

Lapropuestadesdela
ancestralidad que nos legaron
nuestras abuelas como hijasde
latierra, es ser guardianas de
laTierraydelaNaturaleza:Las
mujeres somos consideradas
protectoras delaPachamama
en la cosmovision andina. a ‘

lideres. A algunas las conocemos: Juana Azurduy, Micaela
Bastidas, Berta Caceres. Pero hay muchas mas que pasaron a la
historia defendiendo el territorio frente a los espafioles como
Eréndira Ikikunari® -una de las lideres mas importantes de la
cultura Purepecha-* que enfrenté a los invasores espafioles en
México. En Patagonia, tenemos a Janequeo® la primera longko
mujer, lideresa o weichafe que dirigié ejércitos de hombres,
lo que demuestra que mucho de lo patriarcal llega con la
invasion. Por eso, hoy se mira a Janequeo como una figura
importante y se ha vuelto a levantar en esta lucha feminista
con nuestras propias identidades. Otra mujer guerrera y lider
guarani fue Ramona Martinezs, en ella estaba inmerso el
espiritu femenino de su etnia que no cedié ni temié en ninglin
momento y que en plena lucha tomo el sable del herido Mayor
Ozuna para desafiar al enemigo que los atacaba aquel 27 de
diciembre de 1868, en el fragor del ultimo dia de batalla de
Lomas Valentinas en la Guerra de la Triple Alianza cuando,

3 Recomiendo ver la pelicula sobre esta mujer guerrera:Eréndira kikunari.

4 Los Purépechas son un pueblo indigena de las regiones lacustre y montafiosa del centro de Michoacan, se
llaman a si mismos P'urhépechas, y cada uno de sus integrantes es un p'urhé o p'urhé que significa gente
0 persona; esto implica una autoafirmacion como seres humanos y pueblo en general.

5 Ella, Janequeo, aparece en escena en 1587 y se hace guerrera para vengar la muerte de su esposo, el
longko Huepotaén, que habia sido asesinado por el gobernador Alonso de Sotomayor, cuya mision era
doblegar a los insumisos del Nuevo Mundo y, de paso, evangelizarlos en su fe. A Janequeo la mencionan
dos cronistas clave, los jesuitas Alonso de Ovalle y Diego de Rosales, entre los que hay una breve polémica
por sunombre; Ovalle Ia llama Yanequeo y la presenta como "digna de contarse entre las bravas y varoniles
matronas”El segundo lo corrige y asegura que su nombre es Anuqueupu, -en mapudungun, piedra negra
asentada- y escribe que ella nunca mostr sentimiento “mujer dura como pedernal".

6 El propio Centurién nos relata: "Una muijer de la servidumbre, llamada Ramona, saltd hacia el enemigo
blandiendo una espada e invitando a su paisanos a que la siguieran a combatir a aquel que continuaba
avanzando. Aquella mujer estaba transfigurada, sus ojos arrojaban rayos de fuego que se confundian con
el reflejo de la espada”. Ramona Martinez sobreviviria a la batalla, acompafiaria a nuestro ejército hasta el
Cerro Cord y serfa testigo de los episodios acontecidos aquel 1° de marzo. Falleceria luego muy anciana, con
mas de 90 afios, ya ciega y en un triste estado de abandono.

Mujer, eje de la cultura

13




Cuerpo

Las principales areas de vulnerabilidad
que compartimos son: por unlado, el
patriarcado ylos roles de género que,
sobre todo, en las comunidades andino-
amazoénicas, limitan la participacionen
decisiones comunitarias, el accesoala
educacion ylas oportunidades laborales.
Por otra parte, la doble discriminacion:

por ser mujeres y por pertenecer a

pueblosindigenas...

tras siete dias de combate, el enemigo imponia su gigantesca
diferencia numérica y esta mujer relucia en la confusién de
los ataques. Como ella, hay muchas otras mujeres que no son
conocidas. Por eso agradezco este espacio para contar sobre
nuestras ancestras, sobre el valor que nos dejaron en legado
y que vive en nuestras células. Cierro este parrafo evocando
a dos mujeres andinas: una es Waku Mama’ (conocida como
Mamawako) considerada una de las fundadoras del linaje
de los inkas y la otra es Ch-afian Qori Kuka® que muy pocos
conocen y que segln la leyenda, ayudé a Pachacutec en
un enfrentamiento con los Chankas en el que resultaron
victoriosos. A lo largo de 500 afos, hubo como ellas, muchas
otras. En el caso de Ch'afian Qori Kuka® y Waku Mama, ambas
son descritas como mujeres que “pelearon varonilmente”,
desafiando las expectativas sociales de su género.

En resumen, como podemos constatar, la propuesta ancestral
del rol de la mujer no se limita a tareas domésticas o
subordinadas, sino que las coloca como figuras centrales
en la conservacion de la vida, de la cultura y de la salud
comunitaria, con un enfoque profundamente conectado con
la naturaleza y el equilibrio espiritual de la cultura o el linaje
que traemos. En mi caso, creo que la mujer debe recuperar su
amor propio, reconocer su valor, instruirse en lo que quiere
crecer y hacerse respetar. Es verdad que, a veces, podemos
ser mas sumisas, otras, tener miedo, no solo a un hombre sino
al otro, o al qué diran. Entonces, debemos “recordar” que
estamos en el Kay pacha, y que estamos siendo aqui y ahora,
para hacer cada una lo que venimos a hacer. Yo fui una mujer
maltratada hasta que dije jbasta! y me di cuenta de que no
tenia que pedir permiso a nadie, ni rendir cuentas a nadie

7 Waku Mama (seria su nombre bien escrito en quechua) es descrita como una mujer fuerte y belicosa,
caracteristicas inusuales para las mujeres de su tiempo segun los estandares sociales. En las cronicas, se
dice que Mama Waku destacaba por su valentia. Es una figura compleja, a menudo interpretada como
una representacion de la fertilidad y la guerra, encarnando el poder tanto destructivo como creador en la
tradicién andina.

8  Chaiian Cori Coca dice Sarmiento de Gamboa que «peled varonilmente» (Cap. XXVII; 1988: 88)y Santa Cruz
que «peled balerosansente como mujer barofiily —por 'varonil'- (Fol. 19v; 1993: 220), calificativo éste que,
en el caso de Mama Guaco, s6lo aplica Cabello. <Huaccun significa <muger varonil, la que no haze caso del
frio, ni del trabajo y es libre en hablar, sin género de encogimiento» (Bertonio 1956: 142, 20 parte. Tomado
de Rostworowski 1986: 134).

9 También conocida como Chanan Qori Qoqa.

14 Mujer, eje de la cultura

si queria estudiar o crecer, porque cuando estas al lado de
alguien que quiere verte florecer y te valora, ahi te das cuenta
con quién debes estar y con quién no. Desde que me valoro,
todo cambi6 porque a quién debemos perdonar primero es a
nosotras mismas por habernos dejado maltratar por alguien
que se crey6 duefio de nuestro tiempo y cuerpo. Todas somos
importantes; somos mujeres hermosas que podemos florecer
cuando decidimos hacerlo.

¢Qué vulnerabilidades comparten las mujeres
andino-amazoénicas?

Existenunaseriedevulnerabilidades complejas que enfrentan
las mujeres de ambos territorios; y estan entrelazadas con su
identidad étnica, cultural, de género y con las condiciones
socioecondémicas y politicas de las regiones donde viven.
Las principales areas de vulnerabilidad que compartimos
son: por un lado, el patriarcado y los roles de género que,
sobre todo, en las comunidades andino-amazénicas, limitan
la participacién en decisiones comunitarias, el acceso a la
educacion y las oportunidades laborales. Por otra parte,
la doble discriminacion: por ser mujeres y por pertenecer
a pueblos indigenas evidenciada en el acceso desigual a
recursos basicos, como la tierra, y en el trato despectivo por
parte de las instituciones estatales y la sociedad en general.

En zonas rurales, las mujeres indigenas tienen un acceso
limitado a servicios de salud, especialmente en términos de
salud materna (falta de atencion prenatal adecuaday los altos
indicesde mortalidad materna porausencia deinfraestructura
sanitaria y barreras culturales). Por ende, muchas mujeres
dependen de la medicina tradicional propia debido a la falta
de acceso a servicios formales de salud. Sin embargo, esta
dependencia, aunque basada en conocimientos ancestrales
valiosos, puede estar limitada por la escasez de recursos, el
aislamiento geografico y la contaminacion provocada por las
empresas mineras que matan nuestras medicinas (minerales,
flores, arboles).

Por ejemplo, en Jujuy, zona andina de Argentina, en donde
viven mas de 10 Pueblos Originarios Indigenas, durante la
pandemia del Covid 19, muchas mujeres solo se curaron a
base de plantas como la Chachacoma, Quimpe, Quinua, Coca,
untu o grasa de llama. jHasta el cancer se trata con plantas!
Quisiera pues sugerir a todos dejar de consumir enlatados,
salchichas, gaseosas, pues traen quimicos que desarrollan el
cancer. Puedo asegurarlo luego de haber participado de una
investigacién en zona andina para el Instituto Nacional del
Céncer: es tiempo de volver a consumir solo lo que viene de
la tierra, sin envases.

Por otro lado, las mujeres andino-amazonicas son
especialmente vulnerables a diversas formas de violencia
de género, incluidas la violencia fisica, sexual y psicolégica.
Las barreras para denunciar estos abusos son numerosas,
desde el aislamiento geografico hasta la falta de confianza
en las instituciones legales y el machismo que impera en
las comisarias. Ademas, en algunas regiones se vive el
desplazamiento forzado y la pérdida de territorios, debido a




Cuerpo

la expansion de proyectos extractivistas (mineras, petroleras,
tala) que amenazan sus territorios. Esto se ve claramente en
las zonas amazédnicas de Brasil en territorio Guarani, Kaiowa,
que aun no han demarcado sus territorio y también en zonas
de México, con las mujeres de San Juan Chamula, maltratadas,
violadas, golpeadas por paramilitares. Lo vi personalmente y
apoyé a esas mujeres, que vivian en la plaza de Oaxaca y lo
mismo pasa en zonas amazodnicas de Colombia®®. Esto no solo
afecta a su economia, su agricultura, sino también provoca el
desarraigo identitario cultural.

A esto sumemosle los conflictos territoriales con el sistema
capitalista estatal del gobierno de turno que pretende
aduefiarse de nuestras tierras porque necesitan litio o
minerales. Cada dia, las mujeres y familias enteras estan
expuestas frente a empresas y gobiernos con su correlato del
riesgo de violencia y represién't. Muchas veces, son las mujeres
defensoras de sus comunidades, enfrentandose a amenazas y
violencias por proteger sus tierras hasta la muerte, como es el
caso de Berta Caceres y muchas lideresas desconocidas.

Aunque muchas mujeres participan en la economia informal
(venta de artesanias, cultivo de alimentos, medicina
tradicional), esta actividad es precaria y vulnerable a cambios
externos ( politicas econémicas o desastres naturales). Las
barreras educativas en zonas rurales, de alta montafa y
amazobnicas limitan el acceso de las mujeres indigenas a la
educacion, debido a la distancia a las escuelas, el trabajo
familiar y la falta de programas culturalmente pertinentes. El
bilingliismo también es un obstaculo, ya que muchas mujeres
hablan lenguas indigenas vy, la falta de educacién bilingte,
refuerza las desigualdades. Ademas, la participacion politica
de las mujeres indigenas sigue siendo baja debido a la
discriminacion de género y la falta de apoyo institucional.
La modernizacién y la migracion estan erosionando las
practicas culturales tradicionales que las mujeres preservan,
como la medicina tradicional y las lenguas indigenas. El
sistema occidental homogeneizante estd borrando nuestras
identidades; debemos ser mas observadoras/es, ensefiar a
nuestros estudiantes que la modernizacion, la migraciény la
presién econémica estan erosionando las practicas culturales
tradicionales que las mujeres originarias suelen preservar,
como la medicina tradicional, las ceremonias espirituales
y las lenguas indigenas. Otra, es la migracion forzada. Ante
la falta de oportunidades y la presion econémica, muchas
mujeres indigenas migran a zonas urbanas, donde enfrentan
nuevas formas de vulnerabilidad, como la explotacion laboral
y la exclusién social, y en el caso Nivaclé, Wichi, Qom en
Argentina, la persecucién y el hostigamiento de la policia por
vender artesanias en la calles, lo mismo pasa en el Amazonas

10 En Colombia las mujeres Wayuu sufren atropellos por las petroleras y empresas que las dejan sin agua y
deben caminar kilémetros para abastecerse.

En el sur argentino, el 4 de octubre de 2022, fuerzas federales desalojaron con violencia a la comunidad
Lafken Winkul que habia realizado una recuperacion territorial cinco afios antes. La comunidad ejercia su
derechoalaidentidad, ala culturay al territorio. El Estado de manera violenta y desproporcionada organizd
una respuesta que tuvo efectos sobre la integridad de sus miembros, en particular, sobre mujeres, nifios y
nifias. Este proceso demuestra que la criminalizacion no es la respuesta para resolver los conflictos sobre
el derecho al territorio de los pueblos indigenas, que el camino es el didlogo y el reconocimiento de su
identidad y su cultura. Sin embargo, muchas comunidades indigenas siguen siendo criminalizadas o viven
bajo laamenaza de un desalojo.

1

con los Kaiowa y con los guaranies que viven hoy en las rutas
(dejo como nota*? un video ilustrativo).

EL término “Jagi” o (Jage) es importante en la cosmovision
aymara porque expresa no sélo la identidad de una persona
como un ser aislado, sino también como alguien que
pertenece a un conjunto mayor, en interaccion constante con
sucomunidad y la naturaleza. Debemos entender que nuestro
ayllu/familia son los arboles, los animales y la naturaleza
entera, porque somos parte de ella y sin ella no existiriamos.
Estamos inmersos en Pachamama: Ukhu pacha (el mundo de
adentro de la tierra), Kay® pacha (el mundo del aquiy ahora),
Hanan pacha (el mundo de arriba) y Hawa pacha (lo que
rodea a todas las dimensiones).

Desde lo espiritual en las cosmovisiones ancestrales, la
dualidad entre lo masculino y lo femenino era vista como
reflejo del orden césmico. La energia masculina (a menudo
asociada con el sol, la fuerza y la proteccién) y la energia
femenina (asociada con la tierra, la fertilidad y la sanacién),

12 Tierra Vermella , escenas reales de indigenas del Amazonas Kaiowa https:/fyoutu.be/
DmPKNSnATUY?si=p4kyDAjN7edzrfpV
La sombra verde https://youtu.be/zYp3JDHBOQo?si=0YQR2x2LuxVSnHIE

13 Kay es un verbo quechua que significa ser y estar. Por eso Rodolfo Kusch habla de "estar siendo”.
Segun Kusch en la filosofia occidental el “ser” se refiere a una entidad fija, una esencia que define a
las personas o cosas de manera permanente y absoluta. Nocion inmutable que busca dar sentido a la
existencia desde una Iégica racional. El "ser” tiende a separar al individuo del entorno.Kusch propone el
“estar siendo” como una forma de existencia mas dinamica y relacional, propia de las culturas indigenas.
Este concepto se basa en la idea de que la existencia no es algo fijo, sino que se va construyendo en
interaccion constante con el entorno, la comunidad y la naturaleza. El "estar siendo” estd vinculado
al estar en el mundo de manera activa, en el momento presente, en constante cambio y adaptacién.
Es una existencia fluida, donde lo importante no es definir quién soy de manera abstracta, sino como
estoy viviendo y relacionandome en el presente. Este concepto enfatiza la experiencia y el habitar
(estar) por sobre la esencia fija (ser). La vida se concibe como un proceso continuo de transformacion
y adaptacion al entorno. Ejemplo préctico: Imagina una comunidad indigena que trabaja la tierra.
El ser, desde una perspectiva occidental, podria definir a estas personas como “agricultores”. Sin
embargo, en la perspectiva del “estar siendo”, no se trata de una identidad fija, sino de una actividad
en constante cambio: hoy estdn sembrando, mafiana estan cosechando, y todo eso depende del clima,
de las relaciones con los demas, y de las fuerzas naturales. No son simplemente agricultores, sino que
estan siendo en funcion de las circunstancias y del momento. En resumen: El “estar siendo” de Kusch
propone una forma de entender la existencia como un proceso vivo, en movimiento y en interaccion con
el entorno, opuesto a la rigidez del concepto de "ser” en la tradicidn filoséfica occidental.

Mujer, eje de la cultura

15



https://youtu.be/DmPKNSnA1UY?si=p4kyDAjN7e4zrfpV
https://youtu.be/DmPKNSnA1UY?si=p4kyDAjN7e4zrfpV
https://youtu.be/zYp3JDHB0Qo?si=0YQR2x2LuxVSnHIE

Cuerpo

debian mantenerse en equilibrio para garantizar la armonia
en el universo. Las mujeres y los hombres no solo eran
compaferos fisicos, sino que también compartian roles
espirituales. La armonia entre estas dos fuerzas era necesaria
para el bienestar general de la comunidad.

Enmuchas culturasindigenas, mujeresy hombres participaban
juntos en las decisiones de la comunidad. Aunque los roles
podrian estar diferenciados, las mujeres tenian una voz
importante en la gobernanza comunitaria, especialmente en
temas relacionados con la

¢Cuales eran los fundamentos que constituian la
relacion hombre-mujer en la ancestralidad? ;Es
posible recuperarlos y recrearlos?

Los fundamentos que constituian la relacion hombre-mujer
en la ancestralidad, especialmente en las culturas indigenas,
estaban basados en principios de complementariedad,
equilibrio y reciprocidad, ligados a la espiritualidad. A
continuacion, los principales aspectos de esta relacién: ambos
géneros desempefiaban roles diferentes pero igualmente
esenciales para el equilibrio en la naturaleza, la familia y la
sociedad, siendo sus contribuciones igualmente valoradas y
reconocidas para la supervivencia comunitaria.

Por ejemplo, la reciprocidad era clave en las relaciones entre
hombres y mujeres. Esta idea se basaba en el intercambio
mutuo de apoyo, conocimientos y recursos. Tanto hombres
como mujeres participaban en actividades econdmicas
y espirituales, y sus contribuciones eran vistas como
interdependientes. Este principio también se reflejaba en las
ceremonias Yy rituales, donde ambos géneros participaban
activamente, honrando la dualidad sagrada que aseguraba la
continuidad de la vida. Es por ello que en la cultura andina
se dice que ser persona “jaqi” (o jage en ortografia aymara)
significa “persona” o “ser humano”. ;Y cuando se es persona
/jagi? Cuando convive con su compafiero/ra y comienza a
entender y a relacionarse con ese otro. Se refiere mas bien
a ser un individuo dentro de la comunidad. Es un término

Desde lo espiritual en las cosmovisiones
ancestrales, la dualidad entrelo
masculino y lo femenino eravista

como reflejo del orden cosmico. La
energia masculina (a menudo asociada
con el sol, la fuerza y la proteccién) y

la energia femenina (asociada conla
tierra, la fertilidad y la sanacion), debian
mantenerse en equilibrio para garantizar

la armonia en el universo.

16 Mujer, eje de la cultura

importante en la cosm familia, la salud y la espiritualidad.
Invito a cada mujer a asumir la misién de investigar su
territorio y de transmitir ese conocimiento a hijxs y nietxs. Es
tiempo de escribir desde nosotras.

A continuacién comparto un cuadro inspirado en la imagen
de Juan de Santa Cruz Pachacuti Yamqui Salcamaygua de
1615 (Virreinato del Perq, fines del siglo XVI - siglo XVII)
-cronista indigena peruano, autor de una Relacién de las
antigliedades deste Reyno del Piru, de breve extensién
pero que contiene valiosa informacién etnohistorica. La
investigadora Isabel Village (1976) ha analizado este dibujo
del Qorikancha'* de la siguiente manera: al lado izquierdo
se encuentran los elementos masculinos, al lado derecho los
elementos femeninos mientras que, las figuras centrales son
interpretadas como una combinacién de ambos elementos
comenzando con Wiragocha o Wiracocha sobre cual, una
oracién antigua se pregunta: ;eres hombre?, ;eres mujer?.
Segln Village, esto permite suponer que a Wiragocha se lo
percibia dual, con doble energia, femenina y masculina.

Algunos cronistas espafioles de fines del siglo XVI informan
de cultos a las huacas femeninas y masculinas realizados
tanto por mujeres como por hombres originados en tiempos
pre incaicos. Santillan acentta que. el culto a la lunay a
la tierra son antiguos y son o fueron realizados sélo por
mujeres®. A fines del siglo XV y comienzos del XVI, los incas
procuraron unificar a los pueblos andinos dispersos dentro de
una organizacion estatal y formar un gran estado para lo cual
vincularon los cultos locales (Enriquez, 1992).

Wiracocha
INTI - SOL KILLA- LUNA
Sol Luna
Venus de la mafana Venus de la noche
abuelo abuela

estrella del verano nube del invierno

CHAKANA (Cruz del sur)

relampago gato
sefior tierra madre mar
€on un arcoiris alimentado por un puquino
ojos de la abundancia arbol tierno
hombre mujer
TERRAZAS Y LOS ANDES

14 Qurikancha/Qorikancha (del quechua quri “oro” y kancha "recinto o lugar o espacio cercado’, "Recinto
dorado”) fue el templo mas importante durante el Estado inkaiko, cuyos muros todavia son visibles dentro
de la estructura actual y cuyo aspecto exterior cambid por completo durante el proceso de colonizacion.
El yacimiento se encuentra en la ciudad de Cuzco y fue construido en 1200 en el sitio del asentamiento
més antiguo de esta ciudad. Si bien el legendario Manco Cépac eligié la ubicacién entre los dos rios, rio
Huatanay y rio Tullumayo, por razones militares y de riego, para fundar Inti gancha -una pequea casaen la
que vivian sus hermanas- Pachaclitec aumentd la importancia sagrada del lugar: habia redisefiado Cusco
en forma de puma, un antiguo simbolo de poder asociado con el culto lunar, con el Coricancha colocado
exactamente debajo de la cola de puma en el lugar de sus 6rganos sexuales.

15 Esinteresante analizar desde la filosofa andina lo femenino y masculino, todo tiene su dualidad en la las
estaciones tenemos representada el tiempo femenino es el tiempo de lluvia, que generalmente abarca de
noviembre a marzo en la region andina. Durante este periodo, las lluvias son esenciales para la agricultura
yla fertilidad de la tierra. El awtipacha es el tiempo masculino seco, que corresponde a la época sin lluvias,
comidnmente de mayo a septiembre, caracterizado por cielos despejados y frios noctumos.



https://es.wikipedia.org/wiki/Oro
https://es.wikipedia.org/wiki/Templo
https://es.wikipedia.org/wiki/Imperio_incaico
https://es.wikipedia.org/wiki/Colonizaci%C3%B3n_espa%C3%B1ola_de_Am%C3%A9rica
https://es.wikipedia.org/wiki/Cuzco

Cuerpo

En esta oracion recopilada por el Cronista Juan de Santa Cruz
Pachacuti Yamqui Salcamaygua el ser andino le pregunta a
Wiragocha sobre su naturaleza divina. Aqui dejo el fragmento
que incluye la importancia de la mujer como luz y del varén.

Oracion a Wiraqocha

Imaymanaqg Wiraqocha

(Oh, hacedor de todo el Universo)

Qan warmi chayanki,

(T, mujer ¢llegas?)

Qamchag warmifa hina chayanki

(T, como mujer que eres, siluminada llegas/te?)
Qamchaq gharifa hina chayanki

(Td, varén iluminado, ;cémo llegaste? )
Imaymanaq Wiraqocha

(Oh, hacedor de todo el Universo)

Traducido por Mario Aucca Rayme?®

Este fragmento de plegaria refleja la interrogante sobre la
identidad y naturaleza de Wiracocha, ya que en las culturas
andinas las deidades a menudo tenian aspectos duales tanto
masculinos/ femeninos, o podian trascender esas categorias.

¢Es posible recuperar y recrear estos fundamentos
hoy?

Si que es posible, pero con ciertos desafios y adaptaciones a
los contextos contemporaneos. Primero, debemos recuperar
los saberes ancestrales que se perdieron por la evangelizacion
y la colonizacioén. EL problema es que siempre llega alguien
creyendo que va a ayudar pretendiendo cambiar tradiciones,
costumbres y creencias. Debemos darnos cuenta de que en
este tiempo globalizado, de cambios climaticos, de hambre,
de pandemias, debemos recordar el sembrar y valorizar lo
que cada uno trae como identidad y cultura milenaria, a
través de los conocimientos y practicas ancestrales. Algunas
comunidades indigenas han comenzado a rescatar estos
principios de complementariedad y reciprocidad, como ritos de
lluvia, siembra de agua, necesarios para nuestra subsistencia.
Esto implica un reconocimiento del papel historico de las
mujeres y una reevaluacién de las estructuras de género
actuales, promoviendo la equidad y el respeto mutuo.

La educacion intercultural bilingiie y el fortalecimiento del
liderazgo de mujeres indigenas, son esenciales para recrear
estas relaciones en el presente. Esto implica fomentar la
participacion equitativa en las decisiones comunitarias
y respetar los roles complementarios tradicionales,
adaptandolos a las nuevas realidades.

Desde nuestras ceremonias y practicas espirituales, se
destaca la importancia del equilibrio entre lo masculino y lo
femenino, y puede ser un camino poderoso para recrear estas

16 Presidente de la Academia Mayor de la Lengua Quechua” filial Berisso - La Plata, Buenos Aires Argentina
Docente de la Universidad Nacional de Artes- UNPL.

relaciones. Estos rituales ayudan a reforzar la importancia
de la dualidad sagrada y a reconectar con los principios
ancestrales de reciprocidad y complementariedad. Hace mas
de 20 afios que vengo realizando ceremonias y compartiendo.
Es en la ceremonia donde el espiritu del varon despierta su
sensibilidad y esta en una sintonia mas femenina (podria decir
mas amorosa), como me dijo la Abuela Margarita: “debemos
pensar desde nuestro corazén y partes creadoras, porque el
hombre tiene esencia femenina y la mujer masculina, solo
que lo olvidamos.”

En resumen, recuperar los principios ancestrales de
complementariedad y equilibrio entre hombre y mujer es
posible, pero requiere un esfuerzo conjunto para revalorizar
las tradiciones, educar a las nuevas generaciones y resistir las
presiones externas que amenazan estas estructuras.

En nuestra cultura utilizamos el concepto de yanantin que
refleja la dualidad y complementariedad de opuestos, como
lo masculino y lo femenino. Esta dualidad no es excluyente,
sino que permite la coexistencia y cooperacion de fuerzas
diferentes pero complementarias. Este principio abre espacio
para la diversidad, ya que no limita a los individuos a roles
estrictamente binarios o rigidos. En nuestra cultura andina
habia personas que no encajaban estrictamente en categorias
de género masculino o femenino, (terceros géneros y roles no
binarios) pero que eran aceptadas y respetadas dentro de
su comunidad. Estos roles, a veces, estaban asociados con
tareas importantes espirituales o mediadoras, reconociendo
la capacidad de estas personas de moverse entre diferentes
esferas de la existencia o dos kallpakuna, fuerzas/energias.

Mujer, eje de la cultura

17




Cuerpo

Enla cosmovision andina, hay
principios que se siguen respetando
enlaurbanidad y enla comunidad.
Por ejemplo, el principio de
complementariedad es clave. No se
tratadelaigualdad enel sentido
occidental, sinodelaideade quelo
femenino ylo masculino son fuerzas
complementarias y necesarias para
mantener el equilibrio en la naturaleza,
lasociedady el cosmos.

En la espiritualidad andina, la conexién con la Pachamama
y otros seres vivos de la naturaleza no esta exclusivamente
ligada a géneros binarios. Lo masculino, femenino se
entienden como energias que existen dentro de todos los
seres, lo que permite una mayor fluidez en la identidad y
roles de género. Esta vision considera la diversidad de género
como parte del orden natural, donde la identidad de una
persona no esta restringida a un inico modo de ser. En muchos
pueblos el “género” no trae problema sino mas bien suma,
ya que es considerado un don en algunas culturas o tribus
hay de 3 hasta 5 géneros en algunos casos. En Latinoamérica/
Abya Yala, varias tribus indigenas reconocen mas de tres
géneros. Estos pueblos suelen tener tradiciones que van
mas alla de las categorias binarias de género masculino y
femenino, integrando identidades de género diversas dentro
de su cultura. Cito algunas: Navajo (Diné): reconocen cuatro
géneros: femenino, masculino, nadleehi (personas asignadas
masculinas al nacer que adoptan roles femeninos) y dilbaa
(personas asignadas femeninas al nacer que adoptan
roles masculinos). Zapotecas (México). en esta cultura,
especificamente, en el Istmo de Tehuantepec, reconocen
a los muxes, que son personas asignadas masculinas al
nacer pero que asumen roles femeninos o no binarios en la
sociedad. Entre los Lakota, los winkte son personas asignadas
masculinas al nacer que viven como mujeres o en un rol de
género diferente, y se consideran parte de una categoria
de género distinta. Mohave (Mojave): reconocen a los alyha
(personas asignadas masculinas al nacer que asumen roles
femeninos) y los hwame (personas asignadas femeninas al
nacer que asumen roles masculinos). Estas identidades de
género suelen tener roles sociales especificos y a menudo son
vistas con respeto dentro de sus comunidades.

Hoy las comunidades, tanto rurales como urbanas, estan
reinterpretando sus tradiciones en dialogo con las ideas
contemporaneas sobre género y diversidad. Algunas
comunidades estan comenzando a adoptar conceptos mas
modernos sobre la diversidad de género, influenciados por
movimientos globales de derechos humanos y feminismo,

18 Mujer, eje de la cultura

mientras buscan reconciliarlos con sus principios ancestrales.
En resumen, el equilibrio en la cosmovision andina, basado en
una vision fluida y respetuosa de las identidades de género,
reconoce la diversidad y honra a quienes desafian las normas
binarias, integrandolos en el equilibrio natural y espiritual del
mundo.

¢Es compatible el feminismo europeo con el
principio de complementariedad andina?

La compatibilidad entre el feminismo europeo y el principio
andino de complementariedad es un tema complejo, ya que
ambos conceptos surgen de contextos culturales y filoséficos
diferentes, aunque podrian encontrarse puntos de encuentro
dependiendo de como se interpreten.

Con respecto a las diferencias, el feminismo europeo en
términos generales, ha luchado histéricamente por la
igualdad de género, buscando eliminar la subordinacion
de las mujeres y su exclusion de los espacios de poder
y derechos. Este enfoque se centra en cuestionar las
estructuras patriarcales que oprimen a las mujeres y buscan
asegurar que hombres y mujeres tengan los mismos derechos
y oportunidades. Aunque existen diversas corrientes dentro
del feminismo europeo, muchas de ellas se basan en una
vision mas individualista de los derechos y las libertades,
influenciada por la Ilustracién y el liberalismo.

En la cosmovisién andina, hay principios que se siguen
respetando en la urbanidad y en la comunidad. Por ejemplo,
el principio de complementariedad es clave. No se trata de
la igualdad en el sentido occidental, sino de la idea de que
lo femenino y lo masculino son fuerzas complementarias y
necesarias para mantener el equilibrio en la naturaleza, la
sociedad y el cosmos. Esta complementariedad reconoce
las diferencias entre lo masculino y lo femenino, pero las ve
como interdependientes y esenciales para el orden cosmico y
social, en lugar de jerarquicas. Las tareas y roles pueden estar
divididos segln género, pero no necesariamente implican
una desigualdad o subordinacién de uno sobre el otro.

Por supuesto que, como en toda relacion, hay posibles
tensiones en las interpretaciones del género, desde la
perspectiva de algunos feminismos europeos, la divisiéon de
roles basada en el género, incluso cuando se presenta como
complementaria, podria verse como una forma de perpetuar
la desigualdad si esas divisiones limitan la autonomia
o el desarrollo de las mujeres. En cambio, para muchas
comunidades andinas, esta division es vista como natural y
esencial para el equilibrio comunitario.

Por otro lado tenemos el individualismo vs. colectivismo: El
feminismo europeo, particularmente en sus corrientes mas
liberales, tiende a centrarse en la autonomia individual y en
los derechos personales. En contraste, la cosmovisién andina
estd mas orientada hacia el bienestar colectivo y el equilibrio
social, donde la reciprocidad y la complementariedad entre
géneros se consideran vitales para el buen funcionamiento
de la comunidad.




Cuerpo

Las posibles compatibilidades: equidad vs. igualdad: Aunque
los principios de complementariedad no necesariamente
promueven la “igualdad” en términos occidentales, podrian
ser compatibles con la idea de equidad de género, siempre
que las diferencias en roles no impliquen desigualdad o
subordinacién de un género frente al otro.

En afios recientes, ha surgido una mayor conciencia sobre
la diversidad dentro del feminismo global. EL feminismo
decolonial o feminismo indigena busca integrar las
cosmovisiones y luchas de las mujeres indigenas, respetando
sus valores y principios, como el de complementariedad,
mientras se cuestionan las opresiones patriarcales dentro de
sus propias culturas. Este enfoque puede encontrar puntos
de convergencia con los principios de complementariedad
al revalorizar los roles tradicionales, pero sin perder de vista
la necesidad de asegurar la dignidad y el respeto para las
mujeres.

Como cierre podria decir que la compatibilidad entre el
feminismo europeo y el principio de complementariedad
andina dependerd del enfoque y del contexto. Si el
feminismo europeo insiste en la eliminacion total de roles
diferenciados, podria encontrar tensiones con la visién
andina de complementariedad. Sin embargo, si se adopta
una perspectiva mas abierta y se reconoce la diversidad de
formas de pensar la equidad y la justicia de género, podrian
encontrarse puntos de didlogo y complementariedad.

Después de leer algunos textos de pensadoras originarias y
crénicas, trato de entender que la colonizacién no s6lo afecta
a nuestras acciones, como la forma en que nos vestimos, lo
que comemos o lo que nos vende la televisién. También
influye en lo que leemos y a quiénes seguimos. En mi caso,
intento seguir mi identidad y respetar mi linaje de mujeres
guerreras.

Hoy en dia, nadie puede escapar de los cambios que traen
los movimientos sociales. Desde el feminismo comunitario, se
esta llevando a cabo una labor revolucionaria. Al igual que
Julieta Paredes, creo que es crucial que los varones trabajen
en su propio circulo. Esto me lleva a preguntarme: ;Qué
estan haciendo los hombres para evitar que sus hijas, hijos,
nietas, madres sean violadas o maltratadas, humilladas en
las calles? Amamos a nuestros hermanos, amigos y padres,
pero ellos deben trabajar entre ellos mismos para erradicar
al violador, al golpeadory al hostigador en sus comunidades.
¢(Como podemos acabar con los privilegios que se dan
exclusivamente entre los hombres, tanto en la politica como
en otros &mbitos?

Es importante que ellos se retinan y que trabajen hacia
adentro y reflexionen fisica, racional y espiritualmente. No se
trata s6lo de apoyar o acompafar a las mujeres, sino de hacer
un trabajo mas profundo en el mundo de las masculinidades.
Por eso, debemos invitarlos a participar en ceremonias
y circulos de mujeres, para que nos escuchen y podamos
escucharnos mutuamente.

No debemos olvidar que el colonialismo ha traido a nuestras
comunidades alcoholismo, prostitucién, hambre, maltrato,
humillacion, hostigamiento y discriminacion. Para algunos,
el desarrollo se limita a lo fisico y superficial, como edificios
y casas, dejando de lado lo humano. Todo lo occidental se
ha impuesto a costa de los valores tradicionales de los
pueblos originarios. Probablemente, el BUEN VIVIR, ALLIN
KAWSAY, SUMAQ QAMANA, TEKO KAVI, KUME MOGUEN, sea
la categoria que nos permita hablar de un desarrollo distinto
de algo nuestro de una modernidad Andina.

Es tarea de todos descolonizarnos, desde nuestra mente,
desde lo que comemos, lo que leemos y lo que vemos (TV).
Es tiempo de Pachakuti, un tiempo de volver al eje de nuestra
esencia identitaria, de recordar quiénes somos y por qué
nacimos donde nacimos.

Bibliografia

Jean Billie Isabell (1976) La otra mitad esencial: un estudio de
Complementariedad Sexualidad Andina. In: Estudio Andino
N°12, 1976, P 38-40.

Martinez Trinidad (1992) Mujer andina 500 afios de
resistencia . Avance de investigacién . Centro de investigacion
y asesoramiento para la mujer andina . Cusco Pert.

Santa Cruz Pachacuti (2013). z Sergii Kupriienko Sergii
Kupriienko, ed. Relacién de las antigliedades deste Reyno del
Piru. Pachacuti Yamqui Salcamaygua, Juan Kyiv: Budaseup
KynpieHko C.A. p. 151. ISBN 978-617-7085-09-5.

Paredes Julieta (2014) Desde el feminismo comunitario. La
Paz. Bolivia.

Agradecimiento a Sara Dominguez por su compartir.

Mujer, eje de la cultura

19




Kurku Cuerpo

Laineludible
confrontacion
ideologicay cultural

Autor: Sayariy Pauccar

Nuestro colaborador desarrolla tres ideas principales: la milenaria antigliedad de los
conflictos culturales e ideoldgicos entre los pueblos han sido fuente de luchas continuas;
muchas de ellas dirimidas en contiendas bélicas. El periodo que vivimos no es diferente,
por cuanto las diferencias culturales contintian siendo el centro de las disputas territoriales.
Las fuerzas culturales en el espacio andino son sefaladas en este contexto y las impulsa a
disputar el escenario de las ideas y de la accién prdctica con colectivos adversos. Organiza
un camino de acciones a realizar. En este contexto sitta las relaciones mujer-hombre en el
mundo occidental y andino y precisa su punto de vista sobre los factores que las gobiernan.
Finalmente, resume los aspectos que considera mds importantes en la accién concreta de la
causa andina. En un periodo de gran necesidad de orientaciones politicas el articulo de S.
Pauccar serd de utilidad para afianzar ese camino.

La ineludible confrontacion ideoldgica y cultural



Cuerpo

Las confrontaciones ideolégicas nunca han estado ausentes
en el mundo. Se han desarrollado entre fronteras menos
amplias, es cierto, pero han movilizado sociedades con un
protagonismo muy alto de las élites dirigenciales. EL uso de
la fuerza ha sido con frecuencia el corolario de acciones
diplomaticas previas. Por ejemplo, cuando el rey persa
Dario | pretendié invadir Grecia hace dos mil quinientos
afos llevaba una manera distinta de entender el mundo y el
proposito de imponer un modelo de sociedad alternativo. Su
derrota afianzé el modelo de sociedad helénica que después
se extendié por todo el hemisferio occidental. Otra muestra
la hallamos en los afios setecientos de nuestra era, cuando
los arabes integrados tras la fe musulmana invadieron la
peninsula ibérica y generaron honda repercusion en el
desarrollo de Europay en la posterior invasién y colonizacién
de nuestro continente Pachamama. Al ocurrir esta brutal
invasion se cotejaron dos antagénicos proyectos sociales
que no fue la contienda entre fuerzas civilizadas y primitivas,
sino que opuso dos formas de organizacién social: una,
cosmocéntrica, centrada en la comunidad, de vida colectiva
y comunioén con la naturaleza, y la otra, antropocéntrica,
edificada sobre el individuo, monocultural, depredadora de la
naturaleza y carente de capacidad inclusiva. Fue tan extensa
esta confrontacion que, al interior de las fuerzas invasoras se
dieron diferencias ideolégicas acerca de la caracterizacion
de nuestros antepasados y el modo de actuar dentro de la
dominacion.

En nuestro continente, en la etapa pre colonial la expansion
de las culturas hegemonicas también enfrentaron disputas
culturales, porque es el sentido del antagonismo entre
quechuas cusquefios y los mapuches surefios o las contiendas
en el norte con las culturas del ahora territorio ecuatoriano.
Distinguimos diferentes objetivos eintensidades en los cotejos
culturales de entonces; no pretendieron la erradicacién
de pueblos y sus culturas, sino las complementariedades
sociales y la integracion de un proyecto panandino de bases
compartidas.

En esta continua serie de confrontaciones, la doctrina
comunista o socialista inaugura un periodo inédito porque
desplazo la necesidad de invadir territorios y trasladé el
conflicto al interior de los espacios nacionales. Fue un largo
conflicto que propugnaba la sustitucién del capitalismo por
una formacién econémica que seria su dialéctica negacion
y nueva sintesis. Sabemos los resultados, la practica
desaparicion de la disputa ideolégica por la derrota de
la doctrina comunista ha extinguido la mas importante
confrontacion de ideas sociales desarrollada en el mundo
en el altimo siglo. Observar esta pugna como expresién
de diferencias culturales no es un campo del analisis muy
concurrido porque descuida entender la decision de vivir en
comunismo o capitalismo como una eleccion profundamente
cultural. Si esta disyuntiva no lo es, entonces ¢cual si?

El cese de la confrontacién dialéctica comunismo-capitalismo
ha abierto el escenario mundial para el surgimiento de
enfrentamientos ideolégicos multiformes. Vencida la teoria
economica-politica, los pueblos han volcado la mirada
hacia sus culturas y religiones. EL periodo ha coincidido
con el impresionante desarrollo de las comunicaciones
que ha acortado distancias y ha permitido mirar el nivel
de desigualdades en el mundo, asi como observar y
escuchar a colectividades que antes permanecian sin voz
ni representacion politica. El conocimiento obtenido por las
sociedades haservido para entender las profundas diferencias
culturales que las naciones mantienen no obstante los siglos
de dominio colonizador a las que han estado sometidas.
Vivimos un desarrollo planetario de una lucha cultural-
ideolégica sin precedentes; como no se ha dado antes del
fin de la utopia marxista y de la universalizacion de las
comunicaciones.

Las sociedades dominantesy sus lideres creyeron que se habia
extinguido el conflicto y se avecinaba el fin de la historia.
El poderio que lucian y la estrecha relacién econémica
que los pueblos habian alcanzado serviria para acelerar el
proceso de homogeneizacion de las sociedades, en marcha
desde el siglo XV. Pensaron que caminabamos con soltura
hacia una hegemonia mas profunda de las colectividades
dominantes y una generalizacion de la sociedad de consumo;
pero, la realidad ha sido distinta. Es en este contexto que las
diferenciadas poblaciones han aprendido que, tras siglos de
segmentadas confrontaciones culturales e ideolégicas, la
defensa de sus culturas es el escenario nodal de su vigencia,
permanencia y evolucion.

Aquella contienda, como se explica,
no fue dirimir entre fuerzas
civilizadas y primitivas, sino

la oposicion de fuerzas condos
formas de organizacion social. Una,
centradaenlacomunidad,enla
vida colectiva y de comunion con

la naturaleza y la otra edificada
sobre el individuo, monocultural,
depredadoradelanaturalezay
carente de capacidad inclusiva.

La ineludible confrontacion ideoldgica y cultural

Al B B B B A A A A A A A A A A A o 4 4 A 4 A 4 O o o ol e o



4

22

Cuerpo

Esta realidad se puede observar en los muchos escenarios de
conflicto cultural, también en la manera como se confrontan
los credos religiosos y se defienden las particularidades
culturales; el modo en que las sociedades reciben a los
migrantes; las teorizaciones en pugna: todas son muestras
sencillas y palpables de estar ante un escenario con
inéditos elementos. Se han abierto espacios de desarrollo
cultural-ideolégico en pequefos territorios geograficos, que
obedecen al autoreconocimiento de estas colectividades
como entidades culturales Unicas y auténomas. Los
planteamientos teoéricos que sustentan sus especificidades
sociales emergen de la cultura. Son confrontaciones que
trascienden el conflicto Este-Oeste, Sur-Norte, y comprenden
colectividades que comparten territorios vecinos, como se ve
en el enfrentamiento de palestinos y judios; entre catalanes
y espafioles; a los Uigures y la mayoria Han; Azerbaiyan y
Armenia; Yemen, y otros. La lista es muy numerosay los medios
de comunicacion no exhiben estas diferencias presentando el
conflicto como la lucha eterna entre civilizacién y barbarie.

Junto al proceso de Vvictorias sucesivas sobre los
proyectos socialistas como oponente ideolégico, se ha ido
configurando un pensamiento capitalista radical y extremo
que tiene facetas politicas sociales, econdémicas y militares.
El proposito politico es el mas importante porque tiene
el objetivo de destruir el pensamiento contestatario a las
estructuras dominantes, reprimir la organizacién del pueblo
rebelde a las injusticias de un sistema que se ha creado sobre
la necesidad de las diferencias extremas. La profundizacion
de las desigualdades y miseria de millones de seres no es
preocupacion de las porciones opulentas y dirigenciales;
centran su interés en el desarrollo de tecnologia bélica. El
capitalismo tardio en el que se inserta este periodo se ha
dado cuenta de la necesidad de aniquilar todo rescoldo
reivindicativo en las sociedades y avanza en el proceso de
hacer hegemaénicos sus objetivos, acortando los espacios
democrdticos alcanzados en el periodo previo. Se esta
erigiendo una internacional reaccionaria y violenta que

O pensamos desde nuestro lugar, nuestro
territorio, o continuamos usando formas
exoticas einadecuadas de observar
nuestrarealidad. Pienso desde mi pacha
para mipacha. Desde mi espacio-tiempo.
[...] Esla propia naturaleza que expresa
lanecesidad de interpretarla desde

sus necesidades; es la poblacion que

se hamimetizado con esa naturaleza

la que me dicta mi cultura, por ello mis

preocupaciones sociales. ‘ a

La ineludible confrontacion ideoldgica y cultural

integran a sociedades centrales y periféricas, que no repara
en sembrar de muertos y desaparecidos cualquier espacio
que desafie sus fuerzas. Hay experiencias precedentes que se
estan usando como modelos a repetir y mejorar. Hablamos
del fascismo totalitario y sangriento que empezé a gestarse
después de la Revolucion de octubre y que ha asumido
diversos formatos desde entonces.

Enfrentar estas amenazantes acciones requiere objetividad
para diagnosticarlas y doctrina y organizacién politica
para detenerlas. Es imprescindible la accién coordinada de
todas las fuerzas sociales comprometidas con la defensa de
territorios y logros sociales conquistados. Las fuerzas que
nos constituimos en torno a la recreacién del pensamiento
antiguo y de sus formas comunales de organizacién, tenemos
una tarea enorme. Nos es favorable situarnos dentro de
una corriente de pensamiento que ha orientado fuerzas
durante milenios y organizado una resistencia cultural nunca
derrotada ni extinta. Los formatos sociales estan intactos,
sobre ellos requerimos recrear pensamiento, propuestas
sociales y politicas, sabiduria filoséfica, para entablar
una lucha nueva y sin precedentes que tiene como norte
ineludible la derrota total del inhumano capitalismo y fundar
un nuevo horizonte civilizatorio.

Territorio andino

En el territorio andino: Ecuador, Pert y Bolivia, la resistencia
cultural se hacen verbo y accion, también palabra escrita.
Reconocemos otros espacios de confrontacién en nuestro
continente, pero nos detenemos en el territorio andino porque
es el nuestro y porque aqui es donde estamos reactivando
antiguas formas de pensamiento que se han conservado
vivas a través de los siglos de dominio y marginacién. Se
mantuvieron en comunidades de resistencia, en formas
culturales y ceremonias sacras, de mdsica antigua, de
vestimenta y efemérides, abarcando luego otros &mbitos mas
integrales que incluyen la redencion de la memoria social y
politica, el rescate de toponimos, apellidos, lengua, habitos y
costumbres.

Sin ampliar detalles, desarrollados en otras paginas, la
confrontacién muestra las diferencias entre formas de
entender la naturaleza, nosotros situados dentro de ella y los
que acttan fuera de ella y la usan guiados por pensamientos
exéticos. Para muchos resulta incomprensible que se pueda
explicar nuestra realidad con los elementos que proporciona
nuestro entorno fisico; les resulta intolerable que se piense
nuestra Pacha prescindiendo de toda influencia teodrica
externa.

Pensamos desde nuestro lugar, nuestro territorio, o
continuamos usando formas foraneas inadecuadas para
observar nuestra realidad. Pienso desde mi Pacha para mi
Pacha. Desde mi espacio-tiempo. El lugar de enunciacién no
esta confinado por nuestros deseos. Es la propia naturaleza
la que expresa la necesidad de interpretarla desde sus
necesidades; es la poblacion que se ha mimetizado con
esa naturaleza la que desarrolla antagonismos sociales y

VvV ¥V V¥V V¥V VvV V¥V V¥V V¢V ¢V V¥V VvV VvV VvV VvV vV VvV VvV VvV VvV VvV VvV VvV VvV vV Vv Vv V



Cuerpo

econdmicos con las fuerzas colonizadas y colonizadoras. Es
también la que dicta la cultura, punto de origen del que se
parte para enfrentar las diferencias sociales y econdémicas.
Un valle es distinto a otro en nuestro territorio, una cuenca
hidrografica es diferente a otra, ningin rio de nuestra
Amazonia es similar a otro; los arenales costefios, no obstante
parecer semejantes, tienen particularidades propias para un
observador atento. Ninglin pensamiento totalizador puede
servirnos para orientar nuestras vidas y destinos, debemos
de pensar cada espacio y tiempo de manera particular. Por
esta razén los Apus locales gobiernan espacios pequefios,
reducidos; los Apus regionales cumplen responsabilidades
sacras y panandinas. Todo espacio diferenciado
geograficamente necesita, exige, una interpretacion
distinta para lograr la mas alta complementariedad con sus
ocupantes.

Es esta una realidad que no se inventa ahora, es la milenaria
tradicion ancestral la que ensefia el camino. No es casualidad
que florecieran aqui mil lenguas y mil sociedades distintas.
Solo el fatuo e ignaro propésito uniformizador occidental ha
querido mestizar lo que es vida particular, savia particular y
especifica manera de actuar en cada territorio.

La necesidad de un pensamiento auténomo nos lleva al careo
entre las milenarias fuerzas que se han conservado en la
resistencia y ahora resurgen de sus espacios de proteccién y
los herederos de la invasion. Es el comparendo entre nuestra
naturaleza pluricultural, plurilingte, plurinacional y la Gnica
lengua del opresor, el Unico Estado de la dominacién.

Somos parte de la centenaria resistencia y lucha de quienes
defendemos el derecho de recrear y crear formas de vida
que recojan milenios de experiencia social que fueron
consideradas obsoletas e incivilizadas por los dominadores.

Si la resistencia no deviene en formas de lucha politica, cultural
e ideologica entonces todo el proceso de emancipacion
nacerda muerto, sera nada. Hay ahora un desplazamiento
todavia larvario de estas formas culturales hacia objetivos
politicos. Se esta haciendo esta marcha, pero en muchas
comunidades se observa la ausencia de voluntad politica en
sus componentes, notorio en sus espacios de liderazgo que atin
siguen considerando a nuestro pasado como objeto de estudio.

No se trata de pretender crear formas de actuacién politica
de alcances universales, como lo han hecho las religiones
y las culturas dominantes o la doctrina que crey6 en la
internacionalizacion de un solo pensamiento y accion. La
solidaridad entre pueblos hermanos alrededor del continente
y el mundo es una necesidad impostergable para establecer
politicas compartidas donde sea posible y necesario, sin
pretender exportar practicas y pensamientos. Se trata de
compartir experiencias, ayudarnos en nuestras tareas de
emancipacioén. La eficacia de estos procesos serd posible
siempre que estén orientados a resolver los procesos de
liberacion en nuestros territorios. Otros pueblos compartiran
nuestra experiencia, repetiran algunos procedimientos, pero
cada uno tiene una Pacha distinta.

Las paginas de Willakuy en sus siete ediciones son una
demostracion de este proposito: de hablar y de actuar desde
el espacio andino. Desde este espacio-tiempo pensamos,
comunicamos y actuamos.

Consideramos que los componentes de esta accion deben
transitar los pasos siguientes:

e Reconocimiento de diferenciaciones culturales.

* Registro de laidentidad cultural en si hasta alcanzar
el estadio cultural para uno, para si.

e Busqueda de comunidades afines.

e Desarrollo de pensamiento, sabiduria filosofica y
teoria politica.

e Avisoramiento de formas avanzadas de organizacion
social.

e Activar dentro de las colectividades sociales

organizadas.

* Participacién en la formacién de organizaciones
politicas.

e Formulacion de objetivos politicos claros y de largo
plazo.

e Responsabilidades en la construccion del poder y
de la hegemonia social.

La ineludible confrontacion ideoldgica y cultural

N
w

Al B B B B A A A A A A A A A A A o 4 4 A 4 A 4 O o o ol e o



4

24

Cuerpo

Todo espacio diferenciado
geograficamente necesita,

exige una interpretacion

distinta paralograr la mas alta
complementariedad con sus
ocupantes.Es esta unarealidad que
no se inventa ahora, es la milenaria
tradicion ancestral la que enseifia
el camino. No es casualidad que
florecieran aqui mil lenguas y mil
sociedades distintas.

Diferenciaciones andinas

En estas tareas distinguimos fuerzas diferenciadas dentro del
extenso espacio nuestro de enunciacién. Para apreciarlas nos
apoyamos en el pensamiento y accion de referentes politicos
y culturales que han alumbrado y alumbran el camino de
nuestra liberacion desde hace siglos. Tomo el nombre y
la tesitura de cinco irremplazables personajes de nuestra
antigua cultura. Sefalo que, no son distinciones que definen
un estrato superior a otro; todos ellos son parte de un mismo
proceso, todos estan orientados a un mismo proposito; todos
son Utiles y necesarios:

e Estan los Garcilasistas que son tributarios de las
ideas y accion del distinguido quechua cusquefo.
Aprecian y rescatan los valores ancestrales, pero no
aceptan sus principios ni valores como sustitutos
de las fuerzas colonizadoras y hegemonicas que
nos dominan. Se identifican con nuestro pasado,
lo aprecian y lo encumbran, pero reconocen que
es una cultura derrotada. Eligen el pensamiento
colonizador para pensar el futuro. Son Utiles y
funcionales a las fuerzas dominantes; muchas
veces devienen en sus instrumentos de dominacion.
En este grupo se hallan los que aun consideran a
nuestro pasado como exclusivo objeto de estudio.

e Tienen presencia los Guamanpomas, que se
orientan por los criterios desarrollados por el
enorme indigena lucana-yaruwillka Guaman Poma
de Ayala. Impulsan escenarios de confrontacién
con el poder dominante, en algunos aspectos son
radicales en el empefo. Pueden llegar a plantear
la separacion territorial de las culturas en pugna,
pero cuando piensan en la orientacién para nuestra
cultura, razonan regulados y dominados por el
pensamiento occidental, por la religién extranjera,

por sus sectas. Albergan antagonismos entre lo que
son y quieren ser. Fuera de la historia y de la época
argumentan en contra del inexistente imperialismo
quechua y consideran posibles separaciones de
unidades culturales que no pueden desintegrarse.
Reconocen la riqueza cultural antigua pero titubean
o la niegan cuando se trata de considerarla modelo
para la sociedad del futuro.

Acttian los Santacrucistas que recogen del gran
quechua-collagua su apego a los rituales, a la
reivindicaciéon de ceremonias sagradas y, centran
su accionar en recuperar espacios sociales que
les permitan la ritualidad que ha sobrevivido
separada de su contexto politico. Cuando se trata
de actuar politicamente, eligen las organizaciones
de la dominacion. Con frecuencia, son opuestos
a acciones politicas porque consideran que la
sacralidad ancestral esta refiida con la politica.
Desconocen que el ritual sacro era la calcina de
lo politico y que la espiritualidad antigua era la
columna vertebral del desarrollo politico y social.
Al carecer de una vision politica sobre el futuro
nuestro, optan por seguir las orientaciones de las
fuerzas dominantes. En muchas ocasiones acttan
como sus eficaces operadores.

Los tupamaristas, actian siguiendo las acciones de
nuestro masdistinguido rebelde quechua. Privilegian
la accién concreta, sin lineamientos teéricos o
ideolégicos. Sus practicas muchas veces se pierden
en activismos ineficaces para la construccion del
poder andino. No participan de organizaciones
comunales ni promueven su desarrollo y se pierden
en un individualismo intrascendente.

Los arguedianos, estamos influidos por el
pensamiento de este singular personaje indigena
proveniente de la cultura quechua-chanka. Lo
consideramos héroe de la resistencia indigena
y absolutamente alejado de la pretension
de considerarlo inofensivo héroe cultural.
Desarrollamos un claro deslinde entre la sociedad
cercada y los cercadores y propugnamos un nitido
camino politico de nuestras acciones. Rescatamos
las tradiciones, el lenguaje antiguo, las formas
comunales de vida social, el respeto a la naturaleza
y el pensamiento mitico como orientador de
acciones practicas. También reconocemos nuestra
vocacion inclusiva. No somos aculturados, por ello
defendemos la edificacion de una nueva civilizacion,
asentada en la nuestra, precedente. No creemos que
esta civilizacion individualista pueda ser corregida
con inclusion social, refundaciones, parches encima
de la podredumbre y un mejor seguro social.

Defendemos un camino auténomo de desarrollo
politico, asentado en nuestras tradiciones y
deslindando con todas las fuerzas en pugna que son
extrafias a nuestros propaositos.

VvV ¥V V¥V V¥V VvV V¥V V¥V V¢V ¢V V¥V VvV VvV VvV VvV vV VvV VvV VvV VvV VvV VvV VvV VvV vV Vv Vv V



Cuerpo

Reconocemos la necesidad y la importancia del
desarrollo teérico y de la accién practica en toda
accion politica. Reconocemos que el desarrollo del
pensamiento avanzado, de la sabiduria filoséfica
debe hacerse desde nuestros territorios, porque
imitar desde aqui resulta escandaloso y porque
consideramos al Perdi como infinita fuente de
creacion.

Desechamos la ira como orientadora de nuestra
accion politica, social y cultural. Creemos que estas
son labores que requieren ecuanimidad, mesura y
radicalidad y, sobre todo, perseverancia.

Creemos en una sociedad andina de todas las
sangres, pero dirigida por las sangres ancestrales.
Nadie puede quedar al margen del proyecto
nacional, cada colectividad debe tener su lugar en
este largo proceso de forjar la nacién andina. La
hegemonia tiene que ser nuestra.

Pensamos que es este el camino que debe
transitarse en ruta a lograr la hegemonia en el
escenario politico social del gran espacio andino y
edificar las condiciones para un proceso irreversible
de emancipacion y de organizaciéon de un periodo
civilizatorio distinto, nuestro. Estamos convencidos
de que este proceso involucra también la liberacién
de los opresores, la superacion de su inhumana
condicién de dominadores para ser después parte
de la comunidad de naciones y de pueblos que
deben resurgir en nuestro territorio.

Al Arguedas, politico, lo hallamos en su literatura y
poesia, Inatil buscarlo en los textos antropolégicos
o en los ensayos breves. De alli extraemos su
pensamiento. Esta vez, se trata de parrafos de su
obra El Sexto, donde Gabriel, el joven estudiante y
protagonista de la novela conversa con Cdmac, indio
aculturadoy marxista con quien comparte carceleria
y quien oscila entre su identidad primigenia y el
alienado mestizaje, entre su misticismo antiguo y su
marxismo dogmatico. Gabriel-Arguedas, le dice:

- Camac, el Perti es mucho mas que el General y
todos los gringos. Te digo que es mas fuerte porque
no han podido destruir el alma del pueblo al que
los dos pertenecemos. He sentido el odio, aunque
a veces escondido, pero inmortal que sienten por
quienes los martirizan; y he visto a ese pueblo
bailar sus antiguas danzas; hablar en quechua, que
es todavia en algunas provincias tan rico como en
el tiempo de los incas. (Tt no has bailado el toril
en Sapallanga y en Morococha misma? ;No te
has sentido superior al mundo entero al ver en la
plaza de tu pueblo la chonguinada, las pallas o el
sachadanza? ;Qué sol es tan grande como el que
hace lucir en los Andes los trajes que el indio ha
creado desde la conquista? jY eso que ti no has

visto las plazas de los pueblos del Cuzco, Puno,
Huancavelica y Apurimac! Sientes, hermano, que
en esos cuerpos humanos que danzan o que tocan
el arpa y el clarinete o el pinkullo y el siku hay un
universo; el hombre peruano antiguo triunfante
que se ha servido de los elementos espafioles para
seguir su propio camino. Los rios, las montafas,
los pdjaros hermosos de nuestra tierra, la inmensa
cordillera pelada o cubierta de bosques misteriosos,
se reflejan en esos cantos y danzas. Es el poder de
nuestro espiritu. ¢Y qué hay en los sefiores y en los
misteres que dominan nuestra patria? ;Qué hay de
espiritu en ellos? Sus mujeres tienden a la desnudez,
casi todos los hombres a los placeres asquerosos y
a amontonar dinero a cambio de mas infierno para
los que trabajan, especialmente para los indios.

Cdmac se reanimaba a medida que Gabriel le iba
hablando. Se acomoda lo suficiente y se mantiene
atento al mensaje del estudiante quechua que
continta hablando:

- (Cudl es la diferencia que hay entre estos sefiores
y los cholos e indios para quienes toda la miseria
es considerada legitima a su condicién de indios y
cholos? Son ellos los que mueren, como tu dijiste
una vez. No se puede en este mundo mantener
por siglos regimenes que martirizan a millones de
hombres en beneficio de unos pocos y de unos pocos
que han permanecido extranjeros durante siglos en
el propio pais en que nacieron. ;Qué idea, hermano
Cdmac, inspira a nuestros dominadores y tiranos
que consideran a cholos e indios de la costa y de la
sierra como a bestias, y miran y oyen, a veces, desde
lejos y con asco, su musica y sus danzas en las que
nuestra patria se expresa tal cual es en su grandeza
y su ternura? Si no han sido capaces de entender
ese lenguaje del Perti como patria antigua y tnica,
no merece sin duda dirigir este pais. Y creo que lo
han sospechado o comprendido. Se empefian ahora
en corromper al indio, en infundirle el veneno del
lucro y arrancarle su idioma, sus cantos y sus bailes,
su modo de ser, y convertirlo en miserable imitador,
en infeliz gente sin lengua y sin costumbres. Estan
arrojando a los indios por hambre, de las alturas, y
los amontonan en las afueras de las ciudades, entre
el polvo, la fetidez del excremento y el calor. Pero se
estdn poniendo una cufa ellos mismos. A un hombre
con tantos siglos de historia, no se le puede destruir
y sacarle el alma facilmente; ni con un millén
de maleantes y asesinos. No queremos hermano
Cdamac, no permitiremos que el veneno del lucro sea
el principio y el fin de sus vidas. Queremos la técnica,
el desarrollo de la ciencia, el dominio del universo,
pero al servicio del ser humano, no para enfrentar
moralmente a unos contra otros ni para uniformar
sus cuerpos y almas, para que nazcan y crezcan
peor que los perros y los gusanos, porque aun los
gusanos y los perros tienen cada cual su diferencia,

N
(9}

Al B B B A A A A A A A A A A A A o 4 4 A 4 A 4 O o o ol o



26

Cuerpo

su voz, su zumbido, o su color y su tamarfio distintos.
No rendiremos nuestra alma.* (Arguedas, 1983, pp.
273, 274).

Otra idea de Arguedas que consideramos de
fundamental dimensién politica es su opinion
sobre las comunidades antiguas. La expresé en
la ingrata Mesa Redonda del IEP, en junio de
1965. Respondiendo a las objeciones, dice: “La
comunidad antigua puede servir de base para una
comunidad moderna” (Rochabrtin, 2000, p. 48). En
base a esta afirmacion orientadora propugnamos
como base social y politica una gran Comunidad
de comunidades, donde el Estado tenga una
presencia coordinadora y gestora de algunas
responsabilidades basicas.

La gran tarea es conseguir un trabajo unitario con todas las
fuerzas andinas, independientemente de su vinculacion a los
referentes mencionados en los parrafos previos. Todos somos
necesarios, ninguno sobra. Acompafiarnos hacia la accion
politica es un mandato ineludible de la historia. Es el camino
hacia la hegemonia social, hacia el poder politico, hacia el
ejercicio mas elevado que un ser humano puede ejercer en
vida: actuar, escribir, acompafar a nuestras comunidades
supervivientes a la mas alta realizacion humana: la politica.

El Tema mujer

Solo con el propésito didactico y explicativo se utiliza la
denominacion Tema mujer para referirnos a una realidad

1 Arguedas, José Maria. Obras completas. Tomo II1. El Sexto. Editorial Horizonte, 1983, pp. 273, 274.
2 Rochabrun, Guillermo. La Mesa Redonda sobre “Todas las sangres". PUCP e IEP. Lima, 2000, p. 48.

que estad inmersa en un universo distinto, que también
comprende el sistema imperante y que lo encierra en un
constrefiido espacio aislado de toda la estructura que el
capitalismo colonial ha impuesto en nuestro territorio hace
mas de cuatro siglos. Objetamos esta vision por cuanto
se desarrolla fuera del contexto hasta aqui desarrollado,
que es donde debe insertarse esta tematica de singular
importancia en el esquema de emancipacién que debemos
remontar. Consideramos que no se resolvera en toda su
dimensién mientras sea tributaria de concepciones foraneas.
La situacién de la mujer se inserta en el resurgimiento de lo
ancestral y esta también flanqueado por la confrontacién
este-oeste, norte-sur y hombre-mujer. Nuestro punto de vista
seflala que serd resuelto en el retorno a lo ancestral, via
una nueva civilizacién. Sin embargo, es necesario exponer
criterios de utilidad actual.

La vision femenina que impera es la que proviene de
la cultura dominante que sostuvo la legitimidad de la
esclavitud. Recordar esta relacion no es innecesaria porque
de ese formato social surge la idea de la existencia de formas
diferenciadas de humanidad plasmadas en la relaciéon mujer-
hombre.

Este pensamiento se sustenta en el temprano uso de la
dialéctica en Grecia, desarrollado y ampliado después por el
materialismo dialéctico. La doctrina necesita de dos sujetos
en pugna permanente, de dos entidades luchando por la
primacia y supervivencia. Ubicar a la mujer y al hombre en el
espacio de tesis-antitesis-sintesis es el resultado de proyectar
a este segmento de las relaciones sociales los principios
dialécticos como también las leyes de la légica aristotélica:
principio de identidad, de no contradiccién y de tercero
excluido. Tomemos como ejemplo el primero, que sefiala: “A
esA,noAesnoA” Siusamos este principio a la relacién mujer-
hombre, induce a la asuncion de representaciones especificas
y diferenciadas de ambos seres. Es decir, se construyen roles
que se consideran propios de la mujer e impropios para quien
no lo es. En el espacio andino, decir: “mujer es mujer, hombre
es no mujer”, no armoniza con las experiencias de desarrollo
social que han sido por milenios formas de convivencia
entre dos seres se complementan de variadas formas sin que
signifique la anulacién de la condicién biolégica de cada
uno. Asi como Tapac Amaru podia ser Céndor, o Tupac, o
Amaru, asi el rol de la mujer y el hombre tiene incontables
representaciones y significados. Ninguno de ellos lo podia
conducir al estrato de no mujer, no hombre.

Subrayamos la antigliedad del pensamiento que sustenta la
relacion hombre-mujer como la confrontacién dialéctica de
la tesis y la antitesis. Es una vision que apareja violencia y
sometimiento, porque la ley afirma que uno de los contrarios
vence y somete al otro, cuando no lo desaparece. Esta
supremacia del uno sobre otro se ha fortalecido con la
influencia de otros elementos culturales potenciados por los
credos religiosos. Los dogmas de las religiones abrahamicas,
por ejemplo, no consideran la idea de un Dios femenino.

El capitalismo tardio ha limitado los derechos de la mujer

VvV ¥V V¥V V¥V VvV V¢V V¥V V¢V ¢V ¢V VvV VvV VvV VvV vV VvV VvV VvV VvV VvV VvV VvV vV Vv VvV Vv ©V



Cuerpo

asignandole roles reproductivos y sexuales, cosificando su
vida en papeles intransferibles y convirtiéndola en objeto
de exhibicion y de placer. En este ambito las mujeres han
desarrollado procesos de independencia y autonomia, pero
los han conducido a reproducir con la pareja las mismas
practicas de discriminacion y sometimiento sufridas por ellas.

La sabiduria indigena sefiala un camino distinto. No parte
de la resolucion de un problema dialéctico sino de un
antagonismo que encamina su solucion en la busqueda de
realidades complementarias. Es un principio que imita a la
naturaleza y facilita un espacio de entendimiento para dos
o0 mas elementos que contienen oposiciones entre ellos. La
naturaleza resuelve en sus espacios y tiempos, permanentes
situaciones antagénicas; la cultura andina supo recrear
escenarios similares para resolver situaciones sociales
antagonicas que poseen particularidades sociales opuestas,
pero factibles de ser resueltas activando las caracteristicas
de complementariedad que conservan.

Hay cuatro elementos en este proceso de entendimiento:
e Reconocimiento de los antagonismos,
* Voluntad de hallar coincidencias entre ellos,

* Respeto a las diferencias fundamentales e
innegociables,

e Acuerdos vy formalizacion de practicas de
cooperacion.

El proceso de busqueda de complementariedades es distinto
al dialéctico. Mujer y hombre no son dos elementos en
contradiccion destinados a fenecer para generar una sintesis
de ambos, cuando no la desapariciéon de uno de ellos, sino
partes de un todo que debe ser tratado como unidad dual y
en disposicion de superar sus antagonismos y arribar a una
realidad nueva, completa e integral que encuentra su lugar
entre otros procesos semejantes para dinamizar la vida y
conseguir el equilibrio y la armonia del todo.

El equilibrio que se busca no esta circunscrito ni acaba
en el entorno mujer-hombre, sino que es parte de una
armonia mayor que involucra a todos los componentes de la
naturaleza y compromete el funcionamiento del cosmos. Si lo
comparamos con el feminismo europeo, no se puede analizar
la pugna hombre-mujer ignorando la lucha de clases, las
diferencias interétnicas, los conflictos culturales, el hambre
y la miseria y la explotacién sexual que sufren las mujeres,
en especial.

El proceso de blusqueda y hallazgo de complementariedades
puede resultar corto como prolongado en el tiempo,
pero siempre Gtil, por cuanto ain los antagonismos mas
pronunciados tienen conformaciones que necesitan
complementariedades. Las coincidencias tienen distintas
gradaciones, las habra en niveles altos como bajos, pero
nunca dos entidades sociales carecen de capacidad de para

comprenderse. Hay factores colaterales que facilitan el
entendimiento como el medio social, econémico o geografico
que pueden acelerar o retrasar el proceso.

El espacio de entendimiento crea un lugar, un territorio
o escenario, en donde se manifiesta y se concreta la
complementariedad: es el espacio tinkuy, que puede también
ser entendido como momento, lugar, en el que dos entidades
encuentran aspectos que los complementan. Se trata del
encuentro de dos voluntades dispuestas a entenderse, a
complementarse. No es el Unico principio que hace posible
que dos elementos, en este caso mujer-hombre, promuevan
realidades complementarias. Factores adicionales colaboran
en la evolucién primaria y basica de hallar coincidencias.
Nos referimos a correspondencia, paridad, reciprocidad;
relacionalidad; afectividad; sacralidad y espiritualidad;
comunitarismo e inclusividad.

La paridad mujer-hombre tiene caracteristicas particulares
porque la pareja no puede ser sustituida por otra equivalente
para desarrollar las funciones que la naturaleza les ha
proporcionado para la prolongacion de la especie humana.
Otras paridades humanas son posibles, pero ninguna
tiene la capacidad de compartir atributos reproductivos.
Veamos solo algunos ejemplos de elementos que conservan
diferentes escalas de paridad y mantienen niveles altos de
complementariedad: dia-noche; musica e instrumentos;
anillo y dedo; pintura y pincel; alegria y pena. En realidad
el mundo es lugar de paridades infinitas; la armonia de su
funcionamiento se funda en paridades: el agua y sus cauces,
las superficies elevadas y las planicies, cualquier lugar que
usan las aves para posarse configuran paridad, los distintos
climas. La accioén disturbante de los humanos desestructuran
estas correspondencias cuando no las destruyen.

La paridad mujer-hombre no asegura un entendimiento
natural, es necesario cultivar formas de comprensién que

El capitalismo avanzado ha limitado
los derechos de la mujer asignandole
roles reproductivos y sexuales,
cosificindola y convirtiéndola enun
objeto de exhibicion y de placer. En este
ambito las mujeres han desarrollado
procesos de independenciay
liberacion, pero los ha conducido a
reproducir con la parejalas mismas
practicas de discriminaciony
sometimiento sufridas por ellas.

N
~N

Al B B B A A A A A A A A A A A A o 4 4 A 4 A 4 O o o ol o



4

28

Cuerpo

conduzcan a los actores antagdénicos a un encuentro, a un
tinkuy, que nunca es estatico, sino lugar donde se activa
una complementariedad dindmica, en continuo cambio y
transposiciones.

La reciprocidad en la relacion hombre-mujer exige de uno
y otro la entrega de dones, de actos, objetos, actitudes, que
correspondan a las acciones que se reciben. En el universo
andino todo acto o accién social provoca réplicas semejantes
que equiparan la accién original y satisfacen la necesidad
de las personas de manifestarse iguales en el espacio y en
el tiempo. No se considera atinado ni adecuado que el acto
reciproco entre dos entidades tengan desigualdades en valor
y contenidos. El acto reciproco tiene que poseer la misma
importancia en forma y significado que el primigenio que dio
origen a la necesidad de reciprocarlo.

La armonia entre el hombre y la mujer entonces emerge de la
busqueda de complementariedades entre dos seres que son
pares naturales y estan siempre atentos a efectuar acciones
reciprocas entre ellos.

La relacionalidad nos indica que nada deja de estar vinculado
a un todo. Toda accién remota repercute en el conjunto de
los miembros de la comunidad. El universo esta relacionado
a través de sus partes; el hombre y la mujer contribuyen de
manera imprescindible a conseguir armonia en la casa del
universo. Son dos entidades que no se pueden sustraer a
la cadena espiralada donde concurren todos los seres sin
limitaciones que se derivan de separar los estados del tiempo.
La relacionalidad abarca pasado, presente y futuro, vistos con
la mirada andina, es decir, sin fronteras que los separen y sin
establecer puntos de inicio y fin de los verbos del tiempo.

El trato afectivo es una practica que proviene de considerar
a todos los seres de la naturaleza poseedores de contextura

sacra. Esta actitud incluye a la materia considerada inerte.
Todos somos expresién de distintas formas de humanidad.
Partimos de ese basico reconocimiento para entender que
el trato con las formas humanas reconoce en el otro una
expresién espiritual. Las mismas consideraciones que tenemos
por las plantas, animales, materia, las tenemos también con la
pareja. No se le depara un trato especial sino que es parte de
la infinita relacionalidad del cosmos. La afectividad hombre-
mujer entonces fluye natural porque la consideracién sacra
que se le atribuye a la pareja se incrementa en intensidad
porque se produce dentro de un vinculo singular de amor y
complementariedad.

El comunitarismo e inclusividad generan condiciones mas
favorables para una relaciéon arménica entre la mujer y el
hombre. La comunidad promueve la inclusividad, impulsa
un control social que esta ausente en las relaciones dentro
del capitalismo. La comuna observa, pone limites, sanciona,
impulsa la reactivacién del tinkuy cuando disminuyen los
factores que lo apuntalan.

La pareja en comunidad, en discrepancia con quienes estiman
que la colectividad anula personalidades o disminuye las
capacidades humanas, goza de las libertades que no poseen
las parejas del espacio donde el individualismo es la norma.
Potencia sus capacidades productivas porque recibe la ayuda
de la comunidad en el cuidado de los hijos, incrementa, por lo
tanto, la capacidad de la comunidad de aumentar sus bienes.
La inclusividad es el resultado natural de no hallar diferencias
entre los componentes de la comunidad, por tanto es natural
la aceptacion del distinto o la distinta, del foraneo, de todo
aquel que luzca particularidades que no son comunes al total
de la colectividad.

La necesaria confrontacion

La confrontacién se da en varios frentes, no se requiere
hacer un llamado especial para solicitar alguna particular
presencia; estan alli activas y frente a nosotros las fuerzas
que se oponen a todo proyecto transformador, o inclusive
apenas renovador. Los medios de comunicacion, los recintos
educativos y familiares, se cuentan entre los principales. Pero
es necesario ir a los fundamentos, a los espacios donde se
originan las ideas matrices que organizan las sociedades para
distinguir tres vectores principales con quienes confrontar: el
sistema dominante, las fuerzas contrarias a esta dominacién
y las iglesias.

El poder econémico y los Estados que lo amparan vy
sustentan, sus idedlogos, han desarrollado una forma
extrema de pensamiento econémico que, bajo el marbete
de neoliberalismo, ha impuesto a nivel internacional un
ordenamiento social y econémico de brutal impacto en los
paises colonizados. Sus postulados sefialan, entre una serie de
conceptos e ideas, que cualquiera puede superar sus precarios
niveles de vida o hacerse millonario, que todo depende de
la voluntad personal y de la constancia para imponer las
voluntades individuales evitando consideraciones éticas y
morales de respeto por el préjimo y la naturaleza. Se olvida

VvV ¥V V¥V V¥V VvV V¢V V¥V V¢V ¢V ¢V VvV VvV VvV VvV vV VvV VvV VvV VvV VvV VvV VvV vV Vv VvV Vv ©V



Cuerpo

que millones de seres no eligen la pobreza para vivir. Esta
vision privilegia la individualidad en la convivencia social
y tiene su correlato en la condena y represion a toda forma
politica que apunte a asociaciones colectivas en el quehacer
econémico: la propiedad privada y el mercado incontrolado
como dioses insustituibles del ordenamiento social. Esta
fuerza regente transforma o aniquila toda forma disidente. En
aquellos territorios donde acecha el poder la oposicion radical
es destruida militarmente o sancionados econémicamente,
junto a una guerra cultural de gran intensidad. Su poder
de alienacion es tan hegemoénico que la mayoria de las
mentes sujetas por estos pensamientos consideran que es
una formacioén casi divina que no puede ser modificada por
ninguna forma de organizacién social distinta.

Las fuerzas que ofrecen algin tipo de oposicion a esta
avasallante realidad son comprendidos bajo una etiqueta
que agrupa a los resabios del marxismo, el socialismo-
comunismo que ha sobrevivido, no como expresién
econémica o estatal, sino como actores opinantes y de accion
social y restringida a ambitos burocraticos y académicos.
Los nuevos procesos insurgentes de densos contenidos
culturales no son diferenciados de esta decadente fuerza
ideolégica. Usan la potente inercia del que fue un proyecto
transformador, pero ignoran la debacle del marxismo y son
tenaces en el proposito de hallar formas de mantener viva
la doctrina acomodandose a los nuevos actores sociales.
Mantienen vinculos organizados, influyen en la prensa,
publican textos, detentan poder y, sobre todo, mantienen
influencia ideologica sobre dirigentes, organizaciones y
mentes juveniles. No ofrecen ya sociedades prefabricadas
ni promueven el ejercicio de la violencia para la captura
del poder. Ahora, tienen afanes mas modestos: reorganizar
la teoria y ver c6mo obtienen un maridaje aceptable con la
ecologia, con la cultura, con el individuo y con las formas
democrdticas occidentales. Se observa en estos intentos un
penoso desdibujamiento de los contenidos y fines originales
de la doctrina que los hacen inservibles para influir en nuevas
mentes como Lo hicieron con millones de individuos que se
adscribieron a la utopia marxista durante mas de cien afos.

En el Perq, la figura y el prestigio del fundador de este
pensamiento es de ayuda invalorable. Usan su limpida praxis
para ignorar la incapacidad que tuvieron para conducir
nuestra sociedad y no criticar los limites de sus postulados.
Ofician de tenaces defensores de una propuesta ciertamente
extinta y ensayan explicaciones que son una patética
expresion de ensalzamiento a un Mallku que, estando vivo
les hubiera exigido renovar la doctrina y avanzar a superiores
desarrollos. Lo cierto es que ahora se observa que sus
propositos se orientan a conseguir tardiamente un Estado
de bienestar, obra que si hicieron posible los disidentes del
marxismo temprano en sociedades que lucen ciertamente
mas avanzadas que aquellas que fueron tributarias del
partido Unico y planificacién central y burocratica. Lo nico
que aspiran ahora conseguir es mejoras en el seguro social
y proponer programas educativos inclusivos. Poseen un
lugar de excepcional exposicién: las causas feministas que
muchas mujeres de Occidente han elevado a la categoria de

El espacio del desarrollode
complementariedades es
distinto al dialéctico. Mujery
hombre no son dos elementos en
contradiccion, sino partes de un
todo que debe ser tratado como
unidad dual y en disposicion de
superar sus antagonismos.

causa mundial con poco auxilio del materialismo dialéctico.
También son eficaces en conseguir buenas posiciones en
el tejido politico y administrativo estatal, infiltrdndose en
administraciones afines que los acogen por sus versatilidades
politicas y académicas.

Esta fuerza opositora nunca nos ha considerado compaferos
de ruta, no obstante que la hoz del emblema nos pertenece.
Hemos sido para ellos, y los seguimos siendo, un aspecto del
sector agrario en sus planes de gobierno. Estos organismos
opositores nos aceptan como campesinos, nunca como
poblaciones originarias. Para ellos somos primitivos
pachamamistas, rezagos de una civilizacién derrotada e
inviable para el progreso y la modernidad. Sus intelectuales
se dedican a visitar nuestras comunidades como objetos
de estudio que después publican en empalagosos informes
sobre nuestras excelsas cualidades comunitarias pero
inservibles para la vida civilizada. Es cuando son amables
con lo que observan, pero nos llegan a denominar
“indiecitos desorientados y primitivos” cuando se expresan
en privado. Les incomoda nuestra compafia. No perdonan
no haber conseguido nuestro apoyo en sus proyectos
armados y revolucionarios. Se acomodan mejor con las
fuerzas campesinas, que ofician de comparsa secundaria
de sus propuestas de siempre. No conciben la idea de que
aqui habitan fundamentos tedricos y, sobre todo pais,
sociedad, historia, suficientes para cambiar el rumbo de
nuestra sociedad. Pero no al estilo de capturas del poder o
movimientos de viejo cufo, sino bajo los preceptos de un
largo camino de reconstitucion de las fuerzas ancestrales,
aquellas que mantuvieron viva la idea y el propésito de la
emancipacion de la tirania peninsular, mucho antes de que
aqui se asomara siquiera algun escrito europeo contestatario,
mucho antes de cualquier materialismo dialéctico. Sus lideres
formaron ejércitos en apenas meses de accién concreta y sin
el auxilio de ninguna teoria exoética, solo de la mano de su
cultura y de su sed de emancipacion.

La iglesia catolica, responsable ejecutora de la extirpacion de
idolatrias en nuestro territorio andino durante siglos, autora

N
O

Al B B B A A A A A A A A A A A A o 4 4 A 4 A 4 O o o ol o



4

30

Cuerpo

de atroces actos de fe con piras de fuego donde extinguieron
vidas y objetos sagrados de nuestros antepasados, fueron
siempre adversos a considerar equivalente a la suya a nuestra
sacralidad excepcional. La fuerza de nuestras convicciones
espirituales ha hecho posible la conservacion de reducidas
sefiales de nuestra densa estructura administrativa sacra,
también ha tenido la sagacidad de asimilar practicas catélicas
y adecuarlas a sus formas de desarrollar culto sacro. Creo
posible considerar que se ha llegado a un punto de no agresion
entre nuestras tradiciones y las extrafias. Es una realidad que
ha ido variando en las uUltimas décadas con el ingreso de
otras iglesias cristianas, agresivas en su afan de exterminar
los rezagos de sacralidad todavia existentes. Hay entonces,
en este campo, una labor que conlleva muchos desafios, pero
que es necesario ejecutarlos, con tino y sagacidad, usando
nuestras tradiciones de respeto e inclusividad, pero de tenaz
defensa y desarrollo de una sacralidad nuestra que no tiene
nada de subalterno respecto a las religiones monoteistas.

Las bases ideologicas sobre las que se deben de desarrollar
estas acciones contestatarias se resumen en sus postulados
mas importantes:

e Estamos en el proposito de edificar un nuevo
proyecto civilizatorio que reemplace el declinante
sistema capitalista.

* No consideramos viable el uso de paliativos a
la desestructuraciéon social y econémica que se
arrastra durante siglos. Son inutiles los intentos
por apuntalar estructuras que tienen fallas de
origen; no tienen trascendencia las refundaciones
republicanas  disefiadas  sobre  fundaciones
inexistentes.

e Tenemos el objetivo de construir una comunidad
de comunidades en la que cada comunidad tenga
su especifica forma de enfrentar la realidad por su
particular ubicacion en la geografia y sus distintos
formatos sociales.

La pareja en comunidad, en
discrepancia con quienes
estiman que la colectividad anula
personalidades o disminuye

las capacidades humanas, goza
delaslibertades que no poseen
las parejas del espacio donde el
individualismo eslanorma.

Postulamos la creacion de un Estado multinacional
y pluricultural y plurilinglie, de delgada estructura
que actie como ente coordinador y se ocupe de
tareas globales, como la defensa nacional y las
relaciones exteriores junto a la edificacién de la
infraestructura nacional. Las comunidades locales
en sus relaciones nacionales locales, regionales y
nacionales, estructuraran la diversidad nacional.

Nos situamos clara y auténomamente en el
universo de los cercados, combatiendo toda forma
y disposiciones nocivas emitidas por los cercadores.

Hacemos trabajo politico distinguiendo con
claridad a los que nos consideran sus enemigos, a
quienes estimamos adversarios y otros, y a quienes
reconocemos como hermanos politicos y culturales.

Poseemos una sabiduria filos6fica que la aplicamos
para resolver situaciones concretas en espacios y
tiempos concretos.

Usamos el principio de complementariedad para
alcanzar el equilibrio necesario para establecer
formas de colaboracién y edificacion de proyectos
sociales conjuntos, con fuerzas afines.

El escenario de nuestra accién politica directa
se extiende al ambito andino, que comprenden
Ecuador, Pert y Bolivia, sociedades con las que
haremos posible la reconstitucion espacial del
antiguo territorio andino.

A todo este esfuerzo politico y social esta
encaminado a la edificacion de un Nuevo Orden
Andino en cuyos recintos no estara vedada la
participacion de ninguna colectividad cultural o
politica que provenga de otras vertientes culturales,
por cuanto lo Andino nos engloba a todos en su
inclusiva y poderosa herencia cultural.

Aspiramos a un pais de todas las sangres, con la
sangre andina en la hegeménica conduccién social
y politica.

Extraemos nuestros  principios de accion
concreta de la sabiduria ancestral que privilegia
la integracion de lo diverso, el respeto a las
diferencias, la hermandad con la naturaleza, la vida
comunal, la recuperacion de lenguas, territorios y
el fortalecimiento de los lazos de parentesco. Para
asumir estas consideraciones no es imprescindible
vestir ropas tradicionales ni hablar una lengua
distinta al castellano, solo es necesario asumir una
identidad que nos haga tributarios de los lazos
con nuestros antepasados. Hay que recordar que
la “causa proletaria”, por ejemplo, se nutri6 en
gran parte de ciudadanos no proletarios que la
asumieron como propia.

VvV ¥V V¥V V¥V VvV V¢V V¥V V¢V ¢V ¢V VvV VvV VvV VvV vV VvV VvV VvV VvV VvV VvV VvV vV Vv VvV Vv ©V






32

Cuerpo

Inicio la conversacion preguntando por su familia,
sus origenes.

Soy Adriana Guzman Arroyo, hija de Amparo Arroyo, nieta
de Elena Chinchilla -quechua- y de Teresa Valencia -aymara.
Somos parte de los pueblos originarios quechua y aymara,
que han convivido permanentemente y que han transitado
por distintos territorios. Entonces, creo que, como muchas
mujeres aymaras, tengo una vida compartida entre dos
comunidades, o dos territorios. Uno que estd en La Paz y
otro en la comunidad de Mazocruz que esta también en el
Departamento de La Paz en el Municipio de Viacha. Pero hay
que estar permanentemente entre la ciudad y la comunidad
para poder hacer las actividades que una necesita y por las
luchas politicas. La comunidad es para mi lo mas importante.
En la comunidad de mi mama que es donde yo he crecido,
es donde he hecho un camino politico, hasta ahora hago un
servicio comunitario. Esa comunidad se llama Chaupi Suyo,
esta en el Municipio de Sipe Sipe se llama, Chaupi quiere decir
corazoén y Suyo territorio, entonces seria como el corazén
del territorio; es una comunidad que tiene autoridades
originarias, donde mi mama ha sido autoridad de justicia,
y autoridad politica. Entonces creo que, el camino politico
como mujeres, y en mi caso ya como feminista comunitaria,
tiene mucho que ver con Chaupi Suyo.

Le menciono que ha sido enfatica en destacar la
labor politica y digo que, en la comunidad rural se
desarrollan mucho las actividades reivindicativas,
pero no precisamente politicas. Adriana seiiala
su desacuerdo a reconocer la diferencia entre lo
urbano y lo rural como resultado del coloniaje.
E indica que, en el llamado espacio urbano la
actividad politica privilegia el uso de la palabra.
En estos ayllus urbanos, ayllus del conocimiento,
la palabra es esencial. Reivindica los territorios
urbanos que ahora ocupa la ciudad de La Paz, que
fueron territorios aymaras sagrados.

Bueno, primero, que me parece importante decir que se han
planteado también como ayllus urbanos, como ayllus del
conocimiento, como ayllus en otro territorio no rural, para
nosotras es importante como organizacion hacer una lucha
en el tema de las palabras. Entonces nos negamos a veces a
reconocer la palabra urbano porque la ciudad de La Paz, en
castellano, para nosotras, en aymara, es el Chuquiago Marka,
territorio ancestral. Por mas que esté lleno de cemento,
por mas que haya edificios en medio, estan disputando las
montafas y el territorio ancestral. Entonces, hay una disputa
del espacio, que es también de nuestras hijas y de nuestros
hijos que crecen en este territorio y que no queremos que
se llamen urbanos, sino que se llamen aymaras. En nosotras
reconocemos los distintos territorios en los que vivimos y nos
organizamos como comunidad. Nos parece que se pueden
reproducir légicas coloniales cuando se mira la comunidad
como lo rural, como lo que solamente esta en otro espacio,
en otro tiempo, también lejos del tiempo de la ciudad, del
tiempo que corre, capitalista, de producciéon. Bueno, eso

iComunidad de comunidades! es nuestro objetivo

para decir, porque la pregunta era de dénde vengo, qué
hago, entonces Mazo Cruz es una comunidad que esta aqui
en el departamento de La Paz; pero La Paz es un territorio
ancestral. La Paz, ciudad también es un territorio ancestral y
lo disputamos siempre. Ese ha sido el paso politico también,
el reconocimiento de que hay un mundo colonial, que hay un
mundo racista, todo eso ha sido para mi el paso politico.

Pregunto por otros aprendizajes politicos. Se
refiere con énfasis ala “masacre del gas del 2003”

Es politico entender que las relaciones de poder se construyen
sobre los cuerpos y sobre los territorios. En mi experiencia ha
sido en el 2003, en la masacre del gas, llamada la guerra del
gas, donde nos hemos dado cuenta de que masacraban a las
indias y a los indios, pues no hay migrantes distintos viviendo
en la ciudad de El Alto. No dispararon contra los ricos, donde
estd la gente con dinero, eso me ha parecido terrible, no
solo injusto, sino terrible porque estamos hablando de mis
hermanos, mis tios, mis tias, reconocer que hay un mundo en
el que nuestra vida no vale, que pueden matarte los militares
o los policias.

:Qué indicaba esarealidad, Adriana?

Reconocer que el gas, la gasolina puede valer mas que
nuestra vida, porque la masacre del gas se ha dado asi. Como
no dejamos pasar las cisternas de gasolina, entonces para
poder pasar los franco tiradores han disparado de encima de
las cisternas; y han matado a la gente que estaba haciendo el
blogueo. Entonces la gasolina habia valido mas que nuestra
vida. Ese es un primer acercamiento con el colonialismo,
con el racismo, con el extractivismo, con un mundo que
habia estado hambriento de gas, hambriento de gasolina,
de petréleo, de oro, de platano, y que eso habia sido mas
importante que nuestras vidas.

:Qué otras realidades han mostrado esas luchas,
Adriana?

Esa masacre para nosotras ha sido encontrarnos con el
patriarcado, donde se junta el colonialismo, el racismo,
también el machismo; porque no vamos a las luchas de las
mismas formas las mujeres que los hombres. Los hombres de
repente van con el manifiesto comunista, nosotros vamos con
ollas, con guaguas, con piedras, con muchas cosas mas para
la lucha. Entonces nos hemos dado cuenta pues que no habia
sido igual. Ni siquiera la misma responsabilidad que tenemos
en las luchas, porque nosotros hemos estado en la masacre,
en la represion pero siempre seguras de que teniamos que
quedarnos vivas porque sino, ¢quién iba a criar? Yo tenia
una hija, ¢quién iba a criar a mi hija? Ese ha sido el mandato
de mi mama, ;no? Puedes ir, pelear, pero tienes que volver
porque tienes que criar a tu hija. Hay que hacerse cargo de
las abuelas, de los abuelos, de la vida. Y no sé si los hermanos
piensan en eso cuando van a la lucha, pero bueno, entonces,
ese ha sido mi encuentro con las relaciones de poder que
podria llamarse el “paso politico”. Una masacre, un gobierno
que masacra a las indias y a los indios, que destruye el




Cuerpo

territorio, una clase media intelectual que cree que hay que
discutir sobre democracia. Cuando estamos hablando de la
vida. Eso, en el 2003.

Su camino no empieza con usted, Adriana

Por supuesto, mi camino no empieza conmigo. Mi mama ha
luchado siempre en su comunidad para que haya luz, para
que haya agua, para que llegue la posta de salud, siempre en
un estado racista que nunca ha querido dar ningun servicio a
la comunidad, siempre una educacién, una escuela que nos
ha obligado a no hablar aymara, a no hablar quechua, sino
a hablar en castellano, a portarse como sefiorita, a vestirse
como sefiorita, a comer como gente. No las comidas de los
indios; no con los colores de los indios. Entonces, y todo eso
es pues un disciplinamiento del colonialismo al que yo me
he resistido, porque mi mama se resistia, porque mi abuela
se habia resistido, porque mi abuela ha querido siempre
seguir usando pollera, porque mi abuela ha querido siempre
que sigamos comiendo quinua, que sigamos comiendo
cafiigua, porque nos ha ensefiado a no tener vergiienza de
quiénes somos, de qué color de piel tenemos. Entonces, esos
caminos de los que vengo son importantes de mencionar
y son caminos hechos por mujeres. Mi abuelo, mi papa
también han tenido sus luchas, han sido mas vinculadas al
sindicalismo, al partido, quienes estan ahi criando todos los
dias ensefidandonos a saber quiénes somos, pues han sido mi
mama y mis abuelas,

Menciona a su padre...

Si, mi padre y mis abuelos han estado en esas luchas desde
su trabajo como mineros, pero siempre vinculados al
sindicalismo. Mi abuelo ha sido uno que ha iniciado la Central
Obrera Boliviana porque él era trabajador minero, mis tios
también trabajaban en la mina, absolutamente explotados,
en condiciones terribles. Meterse dentro de la tierra y no
saber si van a salir o enfermarse con silicosis muy jévenes.
Mi papa era comunista, del Partido Comunista, he estado
en asambleas, yo, pero no estaban vinculados a lo que es la
vida, qué es comer, cbmo nos vamos a mirar al espejo. Porque
yo no sé cémo se mirara un comunista, pero si sé que yo, al
mirarme, me he reconocido y me reivindico aymara, en un
mundo que es racista, en un mundo que nos exige no mirarnos
hacia el espejo. Han tenido luchas de las que yo también he
aprendido, pero con las que he crecido, las que me han criado
y las que me han servido para sobrevivir en la vida y para
sobre todo pelear todos los dias por tener una vida digna
para mi, para mis hermanas, para mis wawas.

Los ejemplos de sumadre...

Mis ejemplos han sido mi mama y mis abuelas porque ellas
han cuidado la comida, ellas han cuidado este mirarnos al
espejo, ellas han cuidado el tejido, porque ellas nos han
exigido no tener verglienza de ser quiénes somos, ellas nos
han dicho la dignidad te alimenta, no puedes humillarte, no
puedes recibir una limosna, no nos pueden humillar porque
no sabemos-leer, escribir, no nos pueden humillar porque no
sabemos hablar castellano, no es eso. Eso no lo he aprendido
en el sindicato al que iba también con mi papa sino algo que
mi abuela y mi mama nos han ensefiado todos los dias.

He escuchado con emocion un compendio de
ideas que podrian servir para hacerles entender a
tantos jovenes que hoy deambulan desorientados
buscando un sentido a sus vidas. Hablarles de la
identidad, dela ensenianza delas madres, mirarse al
espejo como aymaras, distinguir el trabajo sindical
del comunal, la diferencia entre los manifiestos
tedricos y la lucha diaria por la dignidad, el buen
vivir. Surgen varias ideas que motivarian distintas
conversaciones, pero quiero volver a su mencién
a La Paz como territorio ancestral. Y pregunto: ;no
cree que toda Bolivia es territorio ancestral?

Yo creo que Abya Yala, el nombre que hemos decidido usar
para este ‘continente, por el pueblo kuna, como un acto de
descolonizacién, es todo territorio ancestral, pero se han
construidoahi ciudades, con cemento, con fabricas, con
industria, .con el extractivismo inmobiliario, todo sobre el
territorio ancestral y con la fuerza de las mujeres y los hombres
indigenas originarios, campesinos, aymaras, quechuas,
tzotziles, tzeltales, que han sido obligados a venir a la ciudad
para ser explotados. Nuestras abuelas han sido obligadas a
venir a la ciudad para trabajar de sirvientas, trabajadoras del
hogar, en los mercados, han sido obligadas a migrar.

jComunidad de comunidades! es nuestro objetivo

33




34

Cuerpo

Mis ejemplos han sido mi mama y mis
abuelas porque ellas han cuidado

la comida, ellas han cuidado este
mirarnos al espejo, ellas han cuidado
el tejido, porque ellas nos han
exigido no tener vergiienza de ser
quiénes somos, ellas nos han dicho
ladignidad te alimenta, no puedes
humillarte, no puedes recibir una
limosna, no nos pueden humillar
porque no sabemos leer, escribir,

no nos pueden humillar porque no
sabemos hablar castellano, no es eso.

¢Podrian edificarse comunidades en la ciudad?

La ciudad ha exigido que se salga de la comunidad, pero no
por eso la ciudad no puede tener comunidad. Justo nuestras
abuelas, nuestros abuelos, los mios, por ejemplo, una vez que
salen de la mina, mis abuelasy mis abuelos, todos han migrado,
todos los de la mina han migrado a barrios especificos de la
ciudad y ahi se ha reproducido la comunidad, la solidaridad,
la circulacion de la comida, la organizacién politica. Por eso
la llamada ciudad de EL Alto, tiene la fuerza que tiene, porque
tiene esa memoria ancestral, esa memoria de lucha. Ahi estan
los migrantes, los migrantes trabajadores de las minas que son
pues aymaras también. La mineria también ha borrado la clase
obrera, nos ha borrado la identidad aymara. Pero entonces La
Paz, Santa Cruz - que es un territorio guarani, chiquitano, el
colonialismo se encarga de hacernos creer que los originarios
estan en el campo y en la ciudad est3, la gente, no sé... los
ciudadanos...

Adriana, le he escuchado decir que los hombres
iban con el manifiesto comunismo bajo el brazo y
las mujeres con preocupaciones sobre sus hijos, las
ollas, etcétera. ;Cree que este apego al marxismo,
el materialismo dialéctico entre los varones esta
disminuyendo y trasladandose a la defensa de la
ancestralidad, de la identidad indigena?

La verdad no sé, lo que si creo es que la izquierda como
proyecto politico ha fracasado en muchos sentidos, en su
toma del poder, en muchos gobiernos progresistas de la
region, en su intento de hacer poder desde la clase obrera, de
distintos sindicatos, del magisterio, de otros lugares, que no

jComunidad de comunidades! es nuestro objetivo

han podido responder ni siquiera a sus demandas sectoriales,
no han podido resolver otra forma de gobierno, de gestion
de los Estados. Entonces hay muchas contradicciones dentro
de la izquierda. Yo creo que también porque ha sido una
izquierda colonial que no ha sido capaz de mirarse al espejo,
una izquierda constituida por indigenas, por originarios,
aymaras, quechuas, pero que no han querido mirarse asi.
Yo creo que ahi hubiera habido mas sabiduria. Hay muchas
hermanas y muchos hermanos, sobre todo también, que
ahora estan recuperando la ancestralidad, hablando mas de
la memoria, pero eso no es un proceso personal, no tiene que
ver con el contexto politico. Un contexto donde los proyectos
de izquierda no responden a lo que necesitamos, donde
la humanidad o los grupos de poder de la humanidad han
destruido tanto la naturaleza que es desesperanzador, pues
uno realmente se empieza a dar cuenta de que ella tiene
vida mas alla de ser o no ser aymara; necesitamos reconocer
la vida de la tierra, del mar, de las aguas, de los rios, es un
proceso que esta viviendo la humanidad.

¢No cree que asumir una identidad es también un
proceso personal? No es solamente comunitario,
creo Adriana, que es también decision personal el
dar ese paso. Entroncarse con el territorio, con la
familia, con la lengua, ;no? Le comento mi decision
de considerarme indigena urbano, quechua de
habla castellana.

Es una decision personal, por supuesto, y ademas es una
decision frente a las obligaciones de poder, porque seria
mas facil no ser aymara, para mi seria mas facil ser sefiorita.
Pero se da en un contexto comunitario, politico, social. Si en
Bolivia no hubiera habido un proceso de cambio, un estado
plurinacional, pues de repente no estariamos hablando
sobre esto. Si la izquierda hubiera tenido otro desempefio,
de repente estariamos hablando sobre otros temas mas de
la doctrina. Es personal, pero tiene que ver con un contexto
politico. Entonces la revolucién no se hace en soledad.

Usted dice con mucho orgullo y con énfasis, soy
indigena, los indios,... es un término que por anos
ha sido denigrado y que los gobiernos y el poder
dominante han deseado que desaparezca. Pero
también hay sectores que vienen de lo ancestral
que no aceptan este nombre por ser colonial, por
ser intervencionista, ;cual es su opinion?

Yo creo que hay que hacer la lucha en el territorio de las
palabras, siempre lo he dicho y es por mi experiencia también
de haber estado en la masacre del gas tirando piedras y
después he estado en la asamblea constituyente, donde ya
no habia que tirar piedras, habia que tirar palabras, habia
que proponer palabras y habia que discutir el sentido de
las palabras en el proceso constituyente. Entonces, es muy
importante este sentido, las palabras tienen una historia, una
memoria, un sentido. Yo creo que el ser indigena, la palabra
indigena, por supuesto no es la que nosotras usamos, yo no
soy indigena. Pero también entiendo que es una palabra, un




Cuerpo

lenguaje, que nos ayuda a comunicarnos, Ahora, indias, indios,
es una palabra que otras personas no lo aceptaron porque no
somos de la India. Pero, asi como lo ha hecho Felipe Quispe, el
Mallku, asi como lo ha planteado Fausto Reynaga. Asi como lo
ha planteado Sabina Choqueticlla, asi como lo han planteado
muchas abuelas, abuelos, nosotras reivindicamos esa palabra
con la que han querido humillarnos, el colonialismo ha
utilizado la palabra “indias” e “indios” para disciplinarnos, para
marginarnos, para someternos, para matarnos en el caso de las
mujeres, para violarnos. A una india se la puede violar, no hay
problema.

Entonces...

Entonces, poreso, paradevolver, parasacar esaimposicion, ese
uso que han hecho de esa palabra, nosotras nos reconocemos
indias, indios, desde esa mirada, desde esa rebeldia y
también desde el indianismo. Nosotras, como organizacién,
nos reconocemos indianistas, pero ademas feministas. El
indianismo politico alimenta, por supuesto, nuestro camino.
La discusion no es etimolégica ni antropolégica, la discusion
es politica. Nosotros vamos a usar las palabras que nos
sirvan para alimentar la lucha. Ser indias nos moviliza, nos
llena de rabia, de indignacion por lo que han vivido nuestras
abuelas, nuestras madres y nosotras. Por eso esa palabra trae
fuerza, trae indignacién y nos moviliza. Indigena lo utilizamos
porque es una palabra que hasta esta en la Constitucion. Es
una palabra comln, pero no nos representa porque viene
de indigente etcétera. Campesina tampoco es una palabra
que a nosotros nos representa, es una palabra que es un
blanqueamiento para no ser india eres campesina o para
no ser india eres obrera, es mas cémodo ser campesina y ser
obrera que reconocerte aymara, pero entendemos que son
también procesos publicos.

Algo que hemos aprendido es poder
hablar desde mi cuerpo, desde mi
experiencia. No hay la mujer aymara
universal. No podemos pretender,
como lo hahecho el colonialismo,
plantear estas universalidades. Hay
muchas formas de comunidad, mas
de organizacion politico-territorial,
hasta en el idioma, no hay un solo
aymara, hay distintas formas de
hablar, de escribir, de entenderyde
comunicarse dentro del aymara.

Me regocija escuchar que la tarea es politica, no
antropoldgica, y siento que es palabra de una mujer
que ha trajinado todos los espacios, aulas, paises,
comunidades, ciudades, pueblos, y de toda esa
experiencia comprende que las tareas son politicas.
Creo que es una definicion sustantiva. Pero, creo
necesario ingresar a un aspecto central del dialogo.
Y pregunto: seiiala el feminismo, Adriana, ;como ve
la mujer aymara, quechua, el término patriarcado,
el término feminismo, género? ;COmo se estan
manejando estos conceptos desde la vision aymara
y quechua?

Algo que hemos aprendido es poder hablar desde mi cuerpo,
desde mi experiencia. No hay la mujer aymara universal.
No podemos pretender, como lo ha hecho el colonialismo,
plantear estas universalidades. Hay muchas formas de
comunidad, mas de organizacién politico-territorial, hasta
en el idioma, no hay un solo aymara, hay distintas formas
de hablar, de escribir, de entender y de comunicarse dentro
del aymara. Entonces, hay muchas formas hoy en las que se
esta entendiendo, planteando el ser mujer, no solo dentro del
mundo aymara, sino dentro de distintos pueblos originarios.
Pero yo quisiera primero decir que, hoy hay una fuerza muy
importante de las mujeres. Hay una fuerza que viene de la
organizacion, que viene del tomar la voz, de denunciar las
violencias, hay una fuerza importante de las mujeres, de los
pueblos originarios, y no es casualidad. Es producto de mas de
500 afios de colonialismo que se ha construido sobre nuestros
cuerpos, de, como dicen las hermanas de Guatemala, de
penetracion colonial. Lorena Cabnal, feminista comunitaria
de Ixim Ulew, Guatemala, menciona la penetracion colonial,

jComunidad de comunidades! es nuestro objetivo

35




36

Cuerpo

como la accion de introducir un elemento en otro y lo colonial
como lainvasiény posterior dominacion de un territorio ajeno
empezando por el territorio del cuerpo. Podemos decir que la
penetracion colonial nos puede evocar la penetracion coital,
como la imagen de violencia sexual, de la invasion colonial.

El colonialismo presente...

Para nosotras el colonialismo ha sido posible gracias a una
cultura de la violacién que ha sometido a nuestras abuelas,
que nos ha sometido a nosotras mismas, primero con los
espafioles y después con los hacendados, con los patrones.
Aun hay patrones que usan el cuerpo, que violan a mujeres
en distintas comunidades. En Bolivia hace muy poco, las
comunidades guaranies se han liberado de las haciendas,
del empadronamiento. Entonces, la fuerza que tenemos
hoy las mujeres tiene que ver con la organizacién, pero una
organizacion que hemos tenido que hacer para sobrevivir,
para enfrentar un sistema que nos mata de hambre,
principalmente a nosotros, porque nos hacemos cargo de las
wawas muchas veces solas, a veces con los hermanos también,
con los padres, pero a veces no, porque también hay una gran
irresponsabilidad paterna. Entonces, criamos solas también
en las comunidades por la migracion, por la sequia, porque
no hay trabajo. Muchos hombres se han ido. Y entonces, hoy
hay una fuerte organizacion de las mujeres. Estamos tomando
la discusion, la palabra. Pero es producto de estas formas de
opresion. Es un acto de sobrevivencia. Es un acto urgente de
sobrevivencia.

¢Es el tiempo de las mujeres?

Yo no creo que tenga que ver con que es el tiempo de las
mujeres, creo que siempre ha sido el tiempo de las mujeres,
siempre hemos estado. Pero a mi me preocupa que idealizar
un poco el tiempo de las mujeres nos haga invisibilizar
por qué estamos hablando. Y lo hacemos porque estamos
cansadas de ser explotadas, violadas, de que en las légicas
extractivistas el cuerpo que recibe mas violencia es el cuerpo
de las mujeres y las nifias. Por la violencia, por la trata y
trafico, por la explotacién sexual, pero ademas porque
nuestros hermanos son explotados como nosotras, humillados
por no saber hablar castellano, por ser aymaras, por migrar
a la ciudad, por no saber escribir, también ejercen violencia
sobre nosotras. Entonces, es un acto urgente, producto de
todas las opresiones, explotaciones y violencias vividas
que hoy las mujeres estemos organizadas, que hoy estemos
discutiendo desde muchos lugares tanto la cosmovisién, como
los feminismos, como el sindicalismo.

Adriana, ;qué diferencias encuentra y en qué
fundamentos se organiza el feminismo comunitario
que defiende?

Para nosotras como mujeres aymaras, quechua, guaranies,
que estamos en la misma organizacién, ha sido importante
reconocernos aymaras porque nos ayuda a entender,
comprender y desarmar un mundo colonial y racista. Y
reconocernos feministas para también entender y poder

jComunidad de comunidades! es nuestro objetivo

desarmar estas formas de opresidon que se construyen
sobre nosotras las mujeres, doblemente sobre las mujeres
originarias de distintos pueblos. Doble, triplemente sobre las
mujeres empobrecidas, sobre las mujeres migrantes, sobre las
jévenes, sobre las no alfabetizadas en castellano. Entonces,
no hay una sola opresion, sino muchas formas de opresion.
Entonces, para mirar todo eso que era tan complejo, pero
a la vez que lo sentiamos, porque es de sentido comun. Por
eso unas mujeres venden sus productos en las calles y otras
presentan un libro en una universidad. Ambas son mujeres y,
seguramente ambas viven en machismo, pero no viven las
mismas opresiones.

Les ha servido el feminismo...

Nos ha ayudado a mirarnos a nosotras y lo que hemos
aprendido y construido, no es un feminismo que hayamos
aprendido. Era importante ser aymara, reconocernos en
este territorio ancestral, era fundamental recuperar la
espiritualidad. Es una parte muy importante porque si no
nos quedamos solamente en la razén y la razén nos lleva a
la desesperanza también, ;no?, ;co6mo cambiar este sistema
capitalista que esta tan profundizado?

Entonces para poder enfrentar todo esto, para poder
transformarlo en nuestra vida personal, en nuestras
comunidades y como un proyecto politico en un pais que
se estaba planteando otro proyecto politico, como lo era
el Estado Plurinacional, alld por los afios 2005-2008, es
que nosotras nos empezamos a organizar, era necesario
llamarnos feministas.

Yo no creo que tenga que ver con
que es el tiempo de las mujeres,
creo que siempre ha sido el tiempo
delas mujeres, siempre hemos
estado. Pero a mi me preocupa que
idealizar un poco el tiempodelas
mujeres nos haga invisibilizar por
qué estamos hablando. Y lo hacemos
porque estamos cansadas de ser
explotadas, violadas, de queenlas
logicas extractivistas el cuerpo que
recibe masviolencia es el cuerpode
las mujeres y las ninas.




Cuerpo

Pienso en lo que ha sefialado: ;como cambiar este
sistema capitalista que esta tan enraizado?, es
tarea que hay que hacerla sin pausa, construyendo
comunidad y poder. Pero debo seguir en el dialogo,
y pregunto: ;cuales son las bases del feminismo
comunitario?

Luchar contra el patriarcado, visibilizar el patriarcado,
reposicionar las luchas frente al patriarcado, que para
nosotros es colonial, racista, misogino, extractivista,
narcoestatal en muchos territorios, neoliberal, el patriarcado
articula todo eso.

Pero muchasorganizaciones, los mismos pueblos originarios, no
quieren hablar del patriarcado o asumen que lo han traido los
espafioles y nosotras estamos libres de patriarcado. Entonces
para eso era necesario llamarse feministas, para poner esa
discusion sobre la mesa. Pero ademas, también ha sido una
estrategia porque en el proceso constituyente estaban los
comunistas, socialistas, indianistas, con su proyecto y no habia
mujeres, todos eran hombres. Aunque hay mujeres dentro del
comunismo y del Partido Socialista, pero todos eran hombres
y no habia mujeres, aun cuando hay mujeres en el Partido
Socialista, pero quienes tenian la voz oficial y los proyectos
oficiales y estaban discutiendo en el proceso constituyente
eran hombres. Pero nosotras hemos dicho, nosotras como
mujeres, ¢qué vamos a decir? Somos indianistas, pero alla
indianistas nos dicen que no, que las mujeres tienen que estar
escuchando a los hombres. que no hay que dividirse, que no
hay que pelearse, se trata de denunciar la complicidad de
los hombres, por ejemplo, con el consumo de prostitucion,
porque no sélo consumen prostitucion los hombres que no son
indigenas o que no son aymaras.

Se pierde el equilibrio...

Entonces, de qué equilibrio, de qué relacion con la naturaleza,
de qué respeto a la vida estamos hablando, si no nos respetan
a nosotras y esta la violencia. Aqui estan los comunistas, los
socialistas, los indianistas, y ademas nadie quiere ver lo que
nosotras hemos visto en la masacre del gas. ;Qué hemos
visto? Que los hombres iban con el manifiesto comunista
y nosotras con ollas, con wawas, con telas para curar las
heridas, con frazadas para arrastrar a los muertos. Nosotras
ibamos a visitar a los presos, los hombres no.

No se queria hablar de ciertas cosas...

De esas desigualdades no querian hablar; estdbamos
refundando el pais, reorganizando el pais. Entonces, ¢qué
hacemos para que nos respeten, para que nos escuchen y
para que nosotras también podamos plantear mas alla de
lo que hemos planteado viendo lo que hemos vivido en la
masacre?

Ha sido una decision pensada.

Es asi que nos hemos llamado feministas por necesidad,
estratégicamente para enfrentar estas relaciones de poder
y nos ha servido porque desde que hemos empezado a
decir que somos feministas, no era lo mismo escucharnos
solo como mujeres o solo como hermanas. No porque no
queriamos dialogar, queriamos dialogar, pero queriamos
dialogar en términos de un sistema. No queriamos hablar
sobre si los hombres son buenos o si a las mujeres nos pegan
o sobre si el chacha warmi es la forma en la que vivimos.

jComunidad de comunidades! es nuestro objetivo

37




38

Cuerpo

Nosotros queriamos hablar sobre una matriz econémica
capitalista, extractivista, colonial, que se sostiene con la
complicidad no solo del Estado, sino incluso de muchos
hermanos y de muchas comunidades. Nosotros queriamos
hablar de cosas estructurales, no de cosas de género nomas.
Por eso nos hemos hecho feministas por necesidad.

Es un feminismo desde su territorio, desde sus
cuerpos...

Entendemos que la palabra es francesa, entendemos que hay
un feminismo colonial racista, que hay ideas que son de otros
paises, pero nosotros hemos construido un feminismo desde
nosotras, desde lo que hemos vivido en la masacre del gas,
desde lo que han vivido nuestras abuelas, mineras, aymaras,
quechuas, migrantes, que han tenido hijos del patron producto
de la violacion, que han vivido todavia en servidumbre dentro
de las haciendas. Desde ahi hemos construido un feminismo
que nos ayude a mirar cémo acabar con el patriarcado. Las
bases del feminismo comunitario son esas: la lucha contra
el patriarcado, un patriarcado que se ha construido desde el
colonialismo, es racista, es extractivista, es adulto céntrico,
por ejemplo, es antropocéntrico, porque todo lo mira desde
la humanidad.

;Y la comunidad?

Y la otra base es la construccién de la comunidad. Por eso es
feminismo, para luchar contra el patriarcado, y comunitario
para no caer en ninglin proyecto estatal. Nosotras no creemos
en un estado socialista, en un estado del bienestar, en un
estado comunista. Nosotras no creemos en el Estado porque
nosotras hemos visto que lo que es posible es la comunidad.
La comunidad hoy existe. La comunidad en Andahuaylas, en
Acomayo, a pesar del Estado la comunidad existe como forma
de auto organizacion, de auto gobierno. Entonces no es una

Porque si somos pueblos que
planteamos el vivir bien, el equilibrio
con el agua, conlosrios, los apus, las
apachetas, las islas, todos los seres que
estan enlatierra, incluso los espiritus,
los seres que estan debajo dela tierra.
Si planteamos todo eso, ;por qué la
formula tendria que ser hombre-
mujer? ;Por qué la formula tendria que
ser humana? Estamos planteando un
equilibrio con todo lo que esta vivo.

jComunidad de comunidades! es nuestro objetivo

utopia, es una realidad. Una realidad que se puede construir
en diferentes territorios. Una realidad que nos puede ayudar
a acabar con el sistema patriarcal capitalista. Esas son las dos
bases del feminismo comunitario, diria yo.

Lo entendi muy bien y seguro que nuestros lectores
lo van a entender también con claridad. Esta
dualidad complementaria que se logro en la etapa
prehispanica, precolonial, del hombre y la mujer
que caminan a una unidad potente que genera vida,
que reproduce vida, es seguramente un objetivo
de toda persona que, como usted, lucha por estas
reivindicaciones. Pero frente al asedio de ideas
extranjeras, ;como se hace posible reedificar,
recrear esta dualidad tan vital, complementaria
entre el hombre y la mujer? y que algunos llaman
chacha-warmi.

Bueno, la cosmovision y las formas de entender y de estar
en el mundo se transforman, se cuestionan. De eso se trata,
porque si fueran como el Coédigo Penal o como la Biblia,
entonces no se puede cuestionar nada y no nos sirve. EL
chacha-warmi para nosotras es la reproduccion del género
colonial impuesto con la invasion colonial. Porque si somos
pueblos que planteamos el vivir bien, el equilibrio con el
agua, con los rios, los apus, las apachetas, las islas, todos los
seres que estan en la tierra, incluso los espiritus, los seres
que estan debajo de la tierra. Si planteamos todo eso, ¢por
qué la formula tendria que ser hombre-mujer? ;Por qué la
férmula tendria que ser humana? Estamos planteando un
equilibrio con todo lo que esta vivo. Entonces para nosotras
esa es una imposicién colonial que ha quedado, que ha
atravesado las cosmovisiones de muchos pueblos originarios.
Porque por lo menos entonces no deberiamos ser dos chacha
warmi, podriamos ser tres. La pacha, el tiempo, la tierra, el
espacio, los hombres y las mujeres. Pero nos parece extrafio
que de ese par se haya excluido a la naturaleza. Aqui hay
varios que hablan de esa dualidad en cada persona. En parte
somos hombre, en parte somos mujer. Por ejemplo, David
Choquehuanca, el vicepresidente de Bolivia, dice, no es un
hombre aparte de una mujer, sino esa dualidad esta en cada
uno. A mi eso me parece que ya son discusiones que tratan un
poco de salvar esta idea del género y de la obligaciony de la
norma heterosexual impuesta con el colonialismo. Nosotras
creemos que es fundamental hablar de una comunidad que
no solo esta hecha de personas, una comunidad donde la
misma palabra y el mismo valor tiene la tierra, tienen las
montafas, tienen los arboles, tienen los pajaros, los leque
leques, todos los que estan..

Estamos todos...

En esa comunidad, no solo estan las personas. Entonces el
chacha-warmi ha sido un planteamiento, es el género en
términos coloniales para nosotras. Ahora quizé tuvo fuerza
hace 500 afios de repente, pero hoy sirve para encubrir
relaciones de poder. El chacha es la autoridad y la warmi,




Cuerpo

que también deberia ser autoridad, lleva la comida, pero
no decide en la asamblea, no la respetan de la misma
forma, su palabra no tiene valor cuando puede expresarla
porque hay muchas hermanas que ni siquiera las expresan.
En Bolivia se ha cuestionado esa idea del chacha warmi, no
solo por el feminismo comunitario. EL afio 2016, el Consejo
de Ayllus y Marcas del Collasuyo, el CONAMAQ, se han
reunido las mujeres. Hay un discurso muy interesante de la
mama Viviana Lima que ha dicho, no queremos ser mas su
bulto de los tatas, su edecén, su mufieco de los tatas, de las
autoridades hombres. Las mujeres vamos paradas sin poder
hablar, como el edecén del presidente, como el policia que se
para a lado. Nos llevan como un bulto y han hecho el Consejo
de Mamas del Collasuyo solo mujeres, no para romper con los
tatas, pero para decir que no es cierto que haya esta dualidad
y que estamos en todo momento complementandonos, sino
que estaba acallando la voz de las mujeres.

¢Qué paso con el consejo?

Ese Consejo de mamas ha durado tres o cuatro afios y el
machismo finalmente ha ganado y ha hecho que se cierre ese
espacio porque han dicho que nos dividiamos, que las ideas
feministas, Pero finalmente hoy las mamas estan calladas,
porque los hombres las ven en competencia, porque ven
afectadasu palabraque esla hegemonica, la principal, porque
no quieren reconocer que han tenido errores y que nosotras
vemos los errores pero tampoco vemos pues para colgarlos ni
para descuartizarlos sino para reencaminar los errores; nadie
estd atacando a los hermanos. Entonces es como podria decir
yo que hoy esta el chacha-warmi. Y asi en muchos pueblos,
el pueblo Mapuche, el pueblo Tzotzil, el pueblo Misak en
Colombia, hay estas discusiones porque este hombre mujer,
chacha-warmi, esta dualidad, esta complementariedad no se
esta cumpliendo. Nuestro complemento nos estd pegando,
nuestro complemento nos esta lastimando, se estd yendo o

hasta la violencia sexual hacia las propias wawas. Nuestro
complemento o nuestro hermano u otro hombre cree que
esta bien casarse con una nifia de 13 afios, porque es cultural,
porque es de la comunidad. No, pues no estad bien. En los
animales, mi mama cria cuyes, por ejemplo, ovejas, vacas,
se selecciona, se aparta a las hembras, se las cria hasta que
tienen edad para parir. Se las aparta, se las aleja, se las cuida.
¢Y por qué entonces no vamos a cuidar a las jovencitas, a las
nifas, a las adolescentes? ;Por qué si en el ganado podemos
cuidar, no vamos a poder cuidar de nuestras hijas? Y nos
va a parecer bien si se casa a los 14 afios con otro hombre,
por mas que tenga 20 o tenga 30 o tenga 40. Su cuerpo no
esta preparado. Asi como cuidamos al ganado debemos de
cuidarlas. Hoy la complementariedad es importante en el
sentido de que nos acerca a la cosmovisién y que nos ayuda
a salir de estas logicas coloniales individualistas. Pero no
es suficiente. Si no la cuestionamos, va a reproducir nomas
las légicas de poder y también las logicas de obligacion
heterosexual.

Adriana, en este espacio, en este universo, la
diversidad de expresiones sexuales, ;como se estan
tratando y como deberian de tratarse? Porque si
uno revisa las crénicas prehispanicas, en Bolivia
deben haber también muchisimas otras, las de
Guaman Poma y Santa Cruz Pachacuti, se observa
esta aceptacion de la diversidad sexual. Pero luego
creo que esto ha sido acallado, ha sido apaciguado
por las fuerzas coloniales, o tergiversadas. ;Como
es que debe tratarse?

Bueno, yo creo que el proceso de descolonizacion es
importante en todas las dimensiones: en la politica, en lo
territorial, en la propia gestion del poder, y también en la
cosmovision, en la cultura. Hay que ver qué elementos de
nuestra cosmovision, de nuestra forma de ser, de entender
el ser aymara tienen que ver con el colonialismo y que
otros tienen realmente que ver con este principio que es
fundamental y que es nuestra relacién con la naturaleza,
este vivir bien, este Sumaq Qamarfia, este Sumaq Kausay,
este respeto a toda la red de la vida. Entonces si yo puedo
respetar a las aguas, a los apus, a las illas, a todos los seres,
¢por qué no respetaria a las personas que no se reconocen o
que no son heterosexuales? ;Cudl seria el principio? Entonces
ahi ha operado muy bien la Iglesia colonial catélica, pero
hoy también las Iglesias Pentecostales, las otras Iglesias
evangélicas que se han metido tanto en la comunidad.

Esta cerca de estos casos...

Si, soy educadora, trabajo en distintas comunidades y ahi
me encuentro con nifias y nifios que, por ejemplo, cuando
queremos hacer algln trabajo, no pueden bailar o no pueden
vestirse de otra forma porque su religién no les permite,
porque su pastor les ha dicho que estd mal, que no hay que
bailar, que no hay que alegrarse. A nifias, nifios pequefios de
siete afios, seis afios, Esto es lo que estan haciendo hoy las
sectas en las comunidades.

jComunidad de comunidades! es nuestro objetivo

39




40

Cuerpo

Parami el Estado es un proyecto
fallido, el Estado ya ha mostrado
que no es posible, ni siquiera para
los pueblos, ni siquiera paralos
grandes empresarios. Por eso hoy
hay golpes de Estado,como ha
pasado con Castillo en Perii, como
ha pasado aqui con el Evo en el 2019.
Entonces, el proyecto que noes
fallido, esla comunidad y ese seria

el campo politico. ‘ ‘

Entonces toda esta idea de ser lesbiana, ser k ‘ewa, k
‘eusa en aymara, k ‘eusa, es un pecado, esta mal, trae
desgracias. Es producto de las criticas coloniales, religiosas,
fundamentalistas. Si miramos en la sabiduria, en los amautas,
en los qolliris, las curanderas, en los chamanes que hablan
con los espiritus, si se puede ser por ejemplo curandera,
o amauta si eres lesbiana o si eres homosexual, si eres
k‘eusa porque tienes un don, puedes comunicarte, tienes
otras sensibilidades, otros saberes, entonces ¢;por qué te
excluyen del cargo politico? Por ejemplo, aqui pasa eso. Si
es lesbiana, no puede ejercer cargo. Pero si en la sabiduria
y en la medicina si puedes. Bueno, mas aceptados son
los homosexuales, los hombres, que las lesbianas. Yo soy
leshiana. Yo soy lesbiana por una decision politica, porque
he decidido renunciar a compartir mi vida y mi cuerpo con
los hombres porque violentan, porque traicionan las luchas
y si no violentan se callan frente a la violencia de otros, una
no puede decidir puede decidir no convivir con el opresor.
Desde ahi también he podido cuestionar dentro de la
cosmovision este fundamentalismo que es casi religioso. Y
a mi me ha permitido eso también interpelar dentro de la
comunidad y ver que habia otras mujeres, no solo jévenes
sino también adultas que conviven con otras mujeres, que
comparten sus afectos, su sexualidad con otras mujeres.
Entonces parte de la descolonizacién de la comunidad, parte
de la descolonizacién de la cosmovisién es cuestionarse esta
imposicion heterosexual. La comunidad no es un Estado, la
comunidad no es una iglesia, no tiene que andar controlando.
La comunidad lo que hace es cuidar la vida, y la vida se
presenta de distintas formas.

Hemos tocado los aspectos mas importantes
de esta region del hombre y la mujer. Vamos
terminando Adriana y me gustaria en estos cortos
minutos que nos faltan hablar un poco mas de
politica. En Willakuy, como usted también lo

jComunidad de comunidades! es nuestro objetivo

piensa, consideramos que cualquier esfuerzo
cultural, étnico de defensa de la ancestralidad, de
las tradiciones, del territorio, de la lengua, de los
parentescos, la trilogia que fundamenta la realidad
ancestral, si no tienen un correlato politico,novana
alcanzar el nivel de transformacion que deseamos.
¢Cual es su opinion?

Yo creo que el reivindicar, el nombrarnos desde nuestros
pueblos como mujeres aymaras, como pueblos aymaras es
importante para enfrentar un mundo que es colonial, que
es racista y para desestructurarlo, para cambiarlo, para
transformarlo, ese es el correlato politico en términos de
organizacion, ser Estado o ¢cual sera el camino de cada
cual? Para mi el Estado es un proyecto fallido, el Estado ya
ha mostrado que no es posible, ni siquiera para los pueblos,
ni siquiera para los grandes empresarios. Por eso hoy hay
golpes de Estado, como ha pasado con Castillo en Perq,
como ha pasado aqui con el Evo en el 2019. Entonces, el
proyecto que no es fallido, es la comunidad y ese seria el
campo politico. Por eso para nosotras la lucha en la justicia
comunitaria es importante para ver incluso los delitos que
son penales. Nosotras no creemos que la justicia ordinaria
pueda resolver, pero la comunidad si, desde una mirada
pedagogica. Creemos que la comunidad es el espacio para
discutir, para construir la educacion. EL Estado no va a hacer
una curricula universal, ni regionalizada, ni contextualizada,
ni incluyente, que no estd en el territorio. Entonces, este
correlato politico, para nosotras es la comunidad porque la
comunidad es autoorganizacién y autogobierno y ahi estaria
lo politico, capacidad de autogobernarnos.

Claro. Ninguna entidad puede conocer mejor el
territorio y la realidad que la comunidad. Y cada
espacio ancestral, por la geografia tan complicada
que tenemos en este continente, que hace que cada
valle, cada microregion, cada espacio territorial sea
muy distinto, inclusive el que esta al costado o poco
mas alla. Y nadie mejor que los comuneros para
conocer esta realidad e implementar sus politicas
de educacion, de salud, de justicia desde esa
realidad particular y especifica. Quiza un Estado
muy delgado, muy pequeiio, Adriana, que coordine
nada mas.

En Bolivia, cuando hemos planteado la idea de Estado
Plurinacional, nosotras hemos estado en ese proceso y nos
parecia importante por dos cosas: primero porque rompia
el nacionalismo. Nosotras, como dice el Jiliri Irpiri y Felipe
Quispe, no somos bolivianas, nunca nos hemos reconocido
bolivianas, no queremos ser bolivianas. Nosotras somos
aymaras. Entonces, se rompia esa idea de patria, de naciones,
de nacionalismo que te lleva a aguantar al Presidente,
a apoyar a la seleccién, cosas que no son Uutiles para
nosotras. Por eso, nos parecia importante lo plurinacional
para romper el nacionalismo. Y lo segundo, nos parecia
importante lo plurinacional porque deciamos, con eso, una




Cuerpo

constitucion que reconoce al pueblo guarani, al pueblo
quechua, al pueblo aymara, a las 36 nacionalidades con
autogobiernos, definiendo su edad y todo, entonces vamos
a tener un presidente que se va a encargar del transito, que
se va a encargar de que la carretera de un pueblo a otro
funcione, nada mas. Y esa es la forma, este Estado delgado
que tu dices, un Estado minimo, pero que cada territorio se
pueda autogobernar. Eso pensabamos y justamente ese ha
sido el proyecto que no se ha concretado. Por eso el Estado
Plurinacional ha detenido las autonomias. Cuando ya han
sido cuatro cinco, las ha detenido porque eso es un peligro,
me van a quitar el poder central, los recursos, el definir sobre
el petréleo, sobre el gas. Hoy esta eso en discusion. Hay dos
municipios que se han declarado libres de mineria. No quieren
que se apruebe ninglin contrato de mineria en su territorio.

Se asusto el Estado...

Y el Estado le esta diciendo que es inconstitucional porque
sobre la mineria decide el Estado central, no los municipios.
Entonces estas son las contradicciones de un Estado que
no quiere perder su poder y que nosotras vemos como
una comunidad de comunidades. Confederalismo, no sé
si pasa, yo sé que pasa igual en el Perd. Somos ayllus, las
comunidades estan como comunidades organizadas en
confederaciones. Por eso el CONAMAQ es una Confederacion,
la Confederacién de Pueblos y Markas del Qollasuyu.
Esta idea para nosotras de comunidad de comunidades, o
confederalismo, confederaciones; nos vamos a organizar,
vamos a intercambiar productos, vamos a tener relaciones
economicas, culturales, pero no necesariamente tenemos que
nombrar un Presidente, no tenemos que tener un parlamento
de 200 personas llenandose los bolsillos de dinero para poder
organizarnos entre comunidades. Un estado débil, un estado
delgado, como dices.

Una pregunta final Adriana, no deja de llamarme
la atencion que una sociedad como la boliviana que
tiene un porcentaje tan alto de poblacion ancestral,
sigaaunlider que enarbola el marxismo-leninismo
y congrega a pueblos aymaras y quechuas detras de
€él. ;Qué vision tiene de esta realidad?

Hay muchas cosas que decir ahi: primero, yo creo que el
marxismo, la dialéctica, el materialismo, aportan a la lucha
y a la discusion que también hemos dado en estos territorios,
por ahi, al mismo tiempo que Marx o antes que Marx, porque
son cosas de sentido comun. Hay relaciones de poder, hay
una clara voluntad de oprimir a la otra, y que gracias a esa
otra vive sus privilegios, y la otra estd empobrecida porque
la otra es enriquecida. Los funcionamientos a la izquierda
tienen que ver con quienes han militado la izquierda, con
quienes han asumido que la toma del poder y la toma del
Estado iba a resolver el problema del sistema. Y una vez
que han estado en el Estado, han seguido con una matriz
extractivista, exportando materia prima y justificando eso
con la redistribucién de la riqueza, un poco como ha pasado
en la Union Soviética. ;De qué nos sirve que se redistribuya la

riqueza si es a costa de la naturaleza, destruyendola? Por mas
que seamos todos desarrollados, que todos tengamos autos,
carreteras, seguro de salud, servicios de salud a costa de la
naturaleza, como pasa con los paises llamados desarrollados,
que también algunos son de izquierda, algunos son socialistas.
El problema no esta en los elementos tedricos que pueden
servir sino en las personas que han llevado adelante sus
proyectos y que no han sido coherentes, yo creo, cuando ya
han estado en la administracion del poder.

:Tiene ejemplos?

Un ejemplo concreto es Alvaro Garcia Linera que, al llegar al
Estado marxista, lo que ha hecho es justamente entregar el
estado a las empresas, pactar con las oligarquias, ;para qué?
para tener supuestamente gobernabilidad, para que no nos
ataquen, para que no nos hagan un golpe. O sea, si llegaron
para gobernar para los ricos, era mejor que no lleguen. Era
mas Gtil Alvaro Garcia Linera en el Mereteca, era mas Gtil en
un grupo armado que manda el Estado. Entonces, creo que el
problema esta en la estructura misma del Estado, en creer que
es posible tomar el poder. EL poder te toma. Nosotros hemos
aprendido eso. No se toma el poder, el poder te toma. Y ahi
se ha perdido el Alvaro Garcia Linera y ahi se han perdido
hermanos y hermanas.

;Y Evo Morales?

El caso del Evo es distinto porque si bien el Evo viene de una
tradicion sindicalista que tiene que ver con el marxismo,
el Evo pues se parece a nosotras, el Evo también viene de
la comunidad, aunque eso no haya sido lo principal en su
gobierno, mas importante ha sido el sindicalismo y todos los
elementos de izquierda que él también ha aprendido. ;Por
qué lo seguimos al Evo? Bueno, yo no, pero digo muchas
mujeresy muchos hombres, porque se parece a nosotros, asi el
primer presidente que hemos tenido parecido a nosotros que
no erarusoy que no hablaba inglés como el Gonzalo Sanchez
de Lozada. Y segundo, porque ha planteado un modelo
econoémico que, si bien no ha acabado con el capitalismo,
ha generado unas condiciones distintas de vida en el pais.
Pero lo mas importante, porque al tener un presidente como
nosotros, ha sido todo un proceso de recuperacién de la
dignidad. Muchas hermanas aymara, han dicho yo no voy a
trabajar nunca mas de empleada. Aunque como empleada
pueda ganar mas de lo que gano vendiendo dulces en la calle,
es mas digno vender dulces en la calle que ser la sirvienta de
alguien. Entonces esa recuperacién de la dignidad ha tenido
que ver con Evo Morales. No lo ha hecho él, pero creo que es
una de las razones por las que todavia tiene gente que vaya
a votar por él. No sé qué pasara en Bolivia con las elecciones.

Entiendo Adriana, muchas gracias. No nos
hemos equivocado en Willakuy de haber estado
tras su huella. Sus opiniones, sin duda, van a ser
importantes paranosotrosy paranuestroslectores.

Gracias a Willakuy.

jComunidad de comunidades! es nuestro objetivo

41




Entrevistaa AuroraFreijo Corbeira

“Repensar

Ia razon

Entrevistador : Hugo Chacon M.

Nuestra entrevistada es fildésofa, nacida en Madrid;
G su formacion académica, hecha en los centros mds
e’ | destacados de Espafia no le ha impedido formular
5 la necesidad de desterritorializar la filosofia y dar
espacio a una lectura de “otras voces, otras carnes,
otros colores y otros cuerpos”. Objeta el ideario
de la colonizacion como “un hecho bondadoso
en una especie de negacionismo, que pretende
eufemisticamente llamar provincias a las colonias”
Afiadiendo que es importante “repensar la razén
universal no solamente nos lleva traer el pensamiento
decolonial, sino también al pensamiento feminista,
transfronterizo, etc. Al fin, y al cabo la tesis que
sostengo,...es que no se puede pensar obviando el
cuerpo que somos”. Son ideas que sefialan un espacio
de entendimiento entre nuestras sabidurias filoséficas
y la filosofia europea que esperamos generen un
espacio Tinkuy que nunca se ha logrado hasta ahora.

"9 Hemos juntado dos puntos de vista en pdginas
'._' o vecinas, el espacio aymara y el castellano, que
# o o permitira a nuestros lectores sopesar las diferencias y
,"'.: Bl coincidencias entre ambos puntos de vista.

LA ) . o0
’.n- L ....B...

42 "Repensar la razén universal" L a® ® | |

505 il |

6%
N LI
LN ) '



Cuerpo

Soy de Madrid. He nacido aqui y siempre he vivido aqui. Es
una ciudad a la que quiero y de la que no podria prescindir.
Sin embargo, siempre estan presente mis origenes familiares,
gallegos, que si no aparecen en la filosofia que hago, lo estan
i en mis dos novelas, Cuerpo vitreoy La ternera. Mi casa siempre
" fue una casa interesada por la cultura, fundamentalmente de
la mano de mi madre, que amaba la filosofia, la literatura y
en especial la poesia. Si bien la parte mas intelectual de la
vida familiar residia en la figura materna, la paterna estaba
dedicada, no solo a trabajar fuera de casa y mantener la
familia, como sucedia en las familias espafiolas de entonces,
sino también al cuidado muy diario de los tres hermanos que
éramos. Hasta los ocho afios, vivia en un barrio humilde, hoy
ya gentrificado, para pasar luego a un barrio selecto, ante la
prosperidad econémica de mi familia. Estudié en un colegio
francés catélico, paradéjicamente, porque mi madre era atea
y marxista, pero entonces entendia que los mejores colegios,
los que podrian dar una educacion mas completa eran,
desgraciadamente, los colegios privados. Afortunadamente,
hoy la educacién se entiende para muchos de otra manera.
Mi madre nos contagioé la pasion por la cultura: mi hermana
psicoanalista, mi hermano fisico, y creo que los tres
participamos de una apertura e interés por campos muy
diversos de la creacién intelectual y cultural.

¢Su vocacion por la filosofia fue temprana?
:Dénde se form6 como fildésofa, como ha sido, es su
desarrollo académico?

Yo descubri la filosofia cuando estudiaba Bachillerato.

Pero de alglin modo ya estaba preparada para que aquella

fuera una materia especial para mi. Era uno de los saberes

O . fundamentales de mi madre, aparte del psicoanalisis, lo
Mque me hizo seguramente prestar oidos especiales a esa
disciplina.Y asi sucedié. Mis dos afios de estudio en el instituto

o0 8 s s .

* e hicieron que me decidiera mas tarde a cursar la carrera de
e filosofia, en la Universidad Auténoma de Madrid. Ahi estudié
o's los cinco afios reglamentarios, especializandome en estudios

de metafisica; realicé también estudios de doctorado, luego
interrumpidos por mi oposicién para profesora de filosofia
en un Instituto de Ensefianza Secundaria. Mas tarde realicé
el Master en ontologia y mundo contemporaneo, en la
Universidad Complutense de Madrid. En ambos estudios
me acompafaron dos de los fildsofos mas importantes de
Espafia, A. Gabilondoy J.L. Pardo, que me ayudaron a entender
la filosofia como lo hago hoy. Resultado de los estudios con
ellos son mis dos libros publicados de filosofia, Perdidos
para la literatura, y Tanta luz Pasolini. En el primero de ellos
es una indagaciéon a propésito de la identidad personal,
apostando, entenderla como una identidad narrativa, y a
partir de ahi hay un estudio que parte de Aristételes para
llegar a las filosofia de Paul Ricoeur. En cuanto a Tanta luz
Pasolini, es una aproximacion al pensador, cineasta y escritor
Pier Paolo Pasolini, en conversacién con otros fildsofos,
fundamentalmente, con el italiano, Giorgio Agamben.
w Aunque en los altimos aflos mi actividad como escritora,

me ha llevado mas dedicacion, sigo escribiendo leyendo y
pensando filosofia. Es, afortunadamente, inevitable.

¢Como armoniza su vocacion por la literatura y sus
labores como filésofa?

Mis ltimos afios en el estudio de la filosofia dentro de la
universidad, ya vislumbraron que habia una conversacion
fundamental entre la palabra filoséfica y la palabra literaria.
De hecho, uno de los libros que mas han influido en mi
estudio filoséfico ha sido la Poética de Aristételes. También
mi estudio en los cursos de doctorado en la UAM, me llevaron
al pensamiento francés de autores como Michel Foucault o
Gilles Deleuze, en los que la literatura juega un papel central.
Junto a ellos aparecieron también autores como Bataille,
Barthes y, como no, W. Benjamin. Fruto de ello, ha sido uno
de los libros de los que hablaba antes. Sin embargo, escribir
literatura llegd mucho mas tarde, hace apenas unos afos.
No contaba con ello y no era mi intencién. Aparecié sin
saber muy bien por qué. Pero ahora es algo que me interesa
especialmente y que ocupa mas mi tiempo. Aunque pudieran
parecer tareas muy dispares, estan muy unidas.

En un articulo para el diario El Pais, de mayo
2022, seiiala que la filosofia “esta enredada en
ese gran deseo comun: la absoluta necesidad de
ser felices, la eudamonia, el afan de poder estar
en paz con nuestros demonios”. Luego, dos anos
después, agosto de 2024, aborda topicos que se
distancian de esa afirmacion y seiala: “ Fanon
y Césaire son pensadores. Y no son europeos y
no son blancos, sino negros y de la Martinica. A
partir de ellos, el pensamiento decolonial toma la
palabra y con ello aparece la exigencia no solo de
denunciar los procedimientos colonialistas, sino
la de hablar desde un cuerpo y un lugar distintos al
hegemonico”. ;Hubo un cierto giro en su concepciéon
de la filosofia?, pues aqui manifiesta un interés que
vamas alla de la necesidad de ser felices a través de
la filosofia, reclama la necesidad de abordar una
realidad infeliz.

No creo que haya contradiccion, y si la hubiese, bienvenida
sea. Creo que el pensamiento implica vueltas, idas y venidas e
incluso rizomas. En este sentido, siempre recuerdo a Foucault,
al que muchas acusaron de contradictorio y por su respuesta
en defensa de la contradiccion. Y uno de mis pensadores
mas admirado, Pasolini, del que hablaba antes y sobre el
que he investigado ampliamente, reconocia y sabia que su
identidad era contradictoria, lo cual le hacia sufrir, pero a
la vez hacia de él el gran pensador que fue. No obstante,
como decia, creo que no la hay. Es innegable que todos
queremos ser felices, y en eso soy, creo que todos somos muy
aristotélicos. Esa es nuestra aspiracion maxima. Pero no se
trata de una felicidad individual, eso nunca lo sustentarian
nuestros griegos, que por lo menos en el pensamiento
europeo son centrales, sino que se es feliz si también lo es

"Repensar la razén universal" 43




44

Cuerpo

el otro, es decir, hay una preocupacion por lo comunitario.
Por eso la filosofia es siempre también una ética, y siempre
de algin modo también una politica. Estan indisolublemente
unidos. Por eso inevitablemente tenemos que abordar una
realidad infeliz, que esta siempre presente, al menos para
limarla, rebajarla, aminorarla. Y por eso, en esa ocasion traia
otros pensadores, Fanon y Cesaire, pensadores sumamente
politicos. Metafisica, ética y politica son una y se necesitan.
Si no es asi, la metafisica es palabra muerta. De algin modo
es lo que decia Platon, Bien, Verdad y Belleza son una, la Idea
vértice de todas las demas.

Encuentro otro antecedente. En otro articulo, de
agosto del 2022, donde cuestiona la ley de “no
contradiccion” en la filosofia griega. Lo explica:
“que nada puede ser y no ser a la vez y en el mismo
sentido. Aristoteles lo considerd, por su rango,
el primer principio, aquel del que derivarian los
demas” Y alerta a continuacion del peligro de
“pasar la validez de este principio a campos que
no le corresponden, como puede ser el del arte,
la moral o los afectos”. ;Son estas afirmaciones
una cierta ruptura con la filosofia occidental? ;Es
posible aplicar por partes un principio que es “ley”
en el pensamiento occidental, aqui si, aqui no?

Yo no querria ser categérica a la hora de hacer afirmaciones.
Lo que intento es mirar algunos asuntos desde otros lados
que puedan abrir nuevas perspectivas. No dudo, ni quiero
hacerlo, del principio de no contradicciéon que es basico y
vertebrador de todo el pensamiento y no solo filoséfico, sino
también cientifico, por ejemplo, del mismo modo que lo es
lo es también el principio de razoén suficiente. Es inevitable
y es muy fructifero contar con ellos. Incluso se puede

Pero estamos en otro momento
historicoy de pensamientoy
necesariamente llamados a
considerar otras perspectivas.

Sobre todo cuando ese sujeto o

esa conciencia protagonistadel
pensamiento de Descartes erauna
conciencia masculina, blancay
centroeuropea. Por eso la bienvenida
aesareconsideracion de los museos
y unalectura desde otras voces, otras
carnes, otros colores y otros cuerpos.

"Repensar la razén universal"

afirmar que su verdad es ontolégica. Lo que planteaba
en este articulo es la necesidad de pensar que, llevado a
otros campos, el principio puede resultar muy restrictivo. Es
decir, no negarlo, asumirlo, pero mirarlo de otro modo. En
ese sentido es un tratamiento muy hegeliano del asunto. El
principio de no contradiccion llevado al arte acabaria con
por ejemplo el decir poético. Creo que eso es aceptado por
todo el mundo. Querria pensar, sin embargo, qué sucede
cuando el principio de no contradiccion se lleva a un asunto
moral. El articulo venia a proposito de una reciente ley
aprobada en Espafia, la ley del si es si, una ley absolutamente
necesaria a proposito del consentimiento en la relaciones,
que ha supuesto un avance cualitativo y definitivo para las
causas feministas. Sin embargo, afirmar que solo si si, que
es un modo de enunciacién del principio no contradiccién
que ha llevado a cancelaciones dogmaticas, porque niega la
posibilidad de la ambigliedad en el consentimiento. Quien
ilustra adecuadamente esta controversia es la filésofa
espafiola Clara Serra. Legislar el sexo con arreglo del deseo
es la via directa al punitivismo, afirma. Incluso mas, a la
politica de la cancelacion, afadiria yo. Es muy arriesgado
pasar ese principio a la logica del deseo, que se rige por
otras cuestiones dificiles de cifrar.

Pregunto lo anterior en el propésito de seguir la
huelladeunprocesoquedespuésarribaaunaespecie
de consolidacion en su articulo reciente, de agosto
2024, denominado “Pienso donde existo” donde
objeta a Descartes y sostiene que “La filosofia, el
pensamiento, debeserporesounageocorpofilosofia,
un pensamiento descentralizado, un paradigma
otro. Por mucho que se quiera establecer, no hay
un grado cero de la epistemologia: el conocimiento
no puede ser objetivo, neutro ni universal, porque
inevitablemente el pensamiento posee una
geografia de carne. La ontologia debe quebrarse en
ontologias otras, periféricas, mestizas, raciales, lo
que significa que en el pensamiento debe operarse
un desplazamiento y una desterritorializacion”.

De nuevo ese articulo recientemente publicado en el
diario El Pais, es fruto de la reflexion a proposito de un
encomiable proposito, en este caso del Ministro de Cultura,
que propone hacer una nueva vision, una reconsideracion,
del colonialismo dentro de los Museos nacionales espafioles.
Traje entonces a Descartes, como representante de una teoria
del conocimiento que encumbra al sujeto despojado de sus
peculiaridades. Fue necesario entonces, y seguramente es
necesario aun, hablar de una subjetividad neutra, universal,
desde la que poder dar cuenta de la existencia de la realidad.
Pero estamos en otro momento histérico y de pensamiento
y necesariamente llamados a considerar otras perspectivas.
Sobre todo cuando ese sujeto o esa conciencia protagonista
del pensamiento de Descartes era una conciencia masculina,
blanca y centroeuropea. Por eso la bienvenida a esa
reconsideracion de los museos y una lectura desde otras
voces, otras carnes, otros colores y otros cuerpos. Y mas si




Cuerpo

tenemos en cuenta cémo algunos partidos politicos de la
extrema derecha, por ejemplo en Espafia, sostienen en su
ideario que la colonizacién fue un hecho bondadoso en una
especie de negacionismo, que pretende eufemisticamente
llamar provincias a las colonias. Repensar la razén universal
no solamente nos lleva traer el pensamiento decolonial, sino
también al pensamiento feminista, transfronterizo, etc. Al fin,
y acabo la tesis que sostengo, que sostenemos, es que no se
puede pensar obviando el cuerpo que somos.

La afirmacion anterior me llamé la atencion por
provenir de una pensadora europea, y me lleva a
preguntar si la idea esta siendo desarrollada para
publicarse en un texto futuro.

Ese acercamiento a un pensamiento de una ontologia
poco firme y la necesidad de una corpogeofilosofia surge a
propésito de la lectura del Homo Sacer de Giorgio Agamben
y de su tesis, alli desarrollada, a propésito del campo de
concentraciéon como paradigma de la modernidad. Al fin y al
cabo lo que se sostiene en esa trilogia del autor italiano es
que Auschwitz existio antes de Auschwitz y existe después de
Auschwitz. Y eso lleva a la necesaria lectura de pensadores
de otros lugares que no son centroeuropeos. Ese estudio de
ese texto me llevé a acercarme a Fanon, Spivak, Alzaldda,
Mignolo, Dussel, y Grosfoguel entre otros, autores dificilmente
estudiados en estas geografias. EL Discurso sobre colonialismo,
Los condenados de la tierra, el concepto de subalterno, fueron
lecturas revolucionarias para una pensadora centroeuropea
como puedo serlo yo. Pero la cosa es complicada. Levinas y
Sartre ya hicieron este giro a propésito de Argelia, pero se les
sefialé como un pensamiento europeo que estd pensando en
lugar de los pensamientos periféricos. Lo cual hace que este
giro sea muy controvertido. Hablar por otro al fin y al cabo es
quitarle la voz. Es muy dificil. En mi libro, Tanta luz, Pasolini,
y a colacion de esa mirada poética hacia lo otro del poeta
que es Pasolini. he tratado de arrojar un poco de ludo sobre
estos asuntos.

¢Encuentra este pensamiento cobijado por otros u
otras pensadoras europeas? En nuestro continente
tampoco es un pensamiento extendido, pocos
emitenideas semejantes. Considero que este campo
posee un futuro enorme. ;Cémo lo aprecia usted?

Me consta que, por ejemplo, en la Universidad Complutense
de Madrid, una de las mas importantes de Espafia como
usted sabe, existe un Master dedicado a multiculturalismo
poscolonial iberoamericana. Y la Universidad Auténoma
de Madrid oferta estudios poscoloniales sobre el Sahara
occidental. Espero que la revision que adelanta Ernest
Urtasun, el actual Ministro de Cultura de mi pais, sirva para
que se ponga el foco sobre el proceso de colonizacién,
su relectura y el pensamiento decolonial. En cuanto a su
pregunta a propdsito de su continente, me sorprende y
desazona que estos estudios e investigaciones no estén mas
extendidas, seglin dice. Esa falta requiere sin duda una atenta
reflexion.

Por favor, amplie un poco este concepto: “que en el
pensamiento debe operarse un desplazamiento y
una desterritorializacion”.

Eltérmino esdeleuzianoymuyincorporado enel pensamiento
actual, junto al de territorio y el de reterritorializacién.
Tomando casi textualmente las palabrasde Guattariy Deleuze,
podemos decir que diremos que la desterritorializacién
puede ser considerada como un movimiento por el cual se
abandona el territorio, una operacion de lineas de fuga, y
por ello es también una posibilidad de reterritorializacion y
de construccion del territorio. Ese planteamiento sefiala la
posibilidad de nuevos mapas. Es desde ahi desde donde lo
Llevé a mi tesis en el articulo que usted cita.

:Se observa en Espafa, una mayoritaria opinion
contraria a considerarla presencia espaiola en este
continente, invasion la denominé, como perjudicial
para los pueblos invadidos? Observo que se niegan
a evaluar este acontecimiento desde otra optica.
Usted lo esboza en su articulo. ;Por qué es tan
intensa y comiin esta manera de ver la historia?
¢Qué requiere para un cambio?

Estayacontestadaanteriormente-ultraderechanegacionista-.

¢Como observa el futuro de esta forma de pensar, el
pensar desde nuestro lugar?

No sabria decir. No soy experta en la materia. Pero ojala
aparezcan nuevos mapas.

"Repensar la razén universal”

45




b
l

€S apreciaaa

Nuestro mundo andino siempre fue una tierra de relatos. Desde Caral hasta el presente, el
relato circulé vital en torno a fogatas y fogones, en todos los territorios de nuestra vasta y
diversa geografia. Asi, la palabra oral, fue pasando de boca a oido
y de corazoén a corazoén; fue vehiculo para la transmision y soporte de la tradicién;
fue canto y fue rezo; fue silenciada y ardié en las hogueras del exterminio;
transmuto6 en un cédigo impuesto y supero su trauma
para arder en un fuego renovado.

En este espacio-tiempo, esa palabra propia recupera la llama de poder y se erige dispuesta y
disponible como un estandarte que nos convoca, nos retine y nos une en el desafio de volver
a pasar por el corazon nuestra memoria ancestral.

Desde ese sentipensamiento nacié la Revista Willakuy -cuyo nombre traducido al castellano
quiere decir contar, relatar, informar, anoticiar-. De esto hace ya casi dos afios y 7 nimeros
publicados trimestralmente, sin interrupcién.

Willakuy es una publicacion germinal y fundante, con infinitas posibilidades de expansién en
el mundo andino y mas alla de sus fronteras; un activador de despertares para vivir y convivir
eny con identidad en el Siglo XXI; un homenaje a nuestros antepasados
y una semilla de esperanza para los que vienen detras.

Esta revista es una labor cien por ciento voluntaria. Todos y todas en el comité editorial, los
colaboradores en diversos paises, articulistas, entrevistados y demas personas, recibimos
Unicamente la enorme satisfaccion que trae lo que se hace con amor.

Pero cada numero supone gastos ineludibles a asumir.
Por eso y mientras sea necesario, solicitamos y agradecemos
la colaboracién de quienes puedan y se sientan motivados a hacerlo.

jAfaychaykichis!
iLes agradecemos!

Tu colaboracion es importante para continuar

. E© @ PATREON P Pay Willakug

996314899 patreon.com/willakuy paypal.me/willakuy




Kurku

MicaelaBastidas,

presente

Un tiempo de solsticio la vio nacer

y resono su llanto primigenio

como el grito augural de la insurgencia.

Rebeldes, las dos vertientes de su sangre,

fueron chispa temprana en la candela

contra la injusticia, el abuso y la opresion.

Mujer indémita de innegable estatura,

sin mas atavio que ideales de oro y plata.

Valerosa y valiente; vehemente y visionaria.
Huayco libertario en el espacio andino.
“Amantisima” companera de José Gabriel;

su parvibracional complementario, su yanantin;

y en el suefio compartido de la emancipacion,

su consejera y estratega principal, su Generala.
Heroina que nunca se rindié y que a todo renuncio:
hasta a lo mas precioso; hasta a lo mas preciado.
Violentamente condenada por haber desafiado

el canon colonial de su género,

para ser ella misma y devenir

presencia femenina en la batalla.

Mostré su muerte el rostro mas cruel de la barbarie:
con violencia y sin clemencia la mataron, si;

y fue su cuerpo mutilado repartido en los poblados.

Implacable, la historia oficial tendié su velo,
buscando cubrir de olvido su estoicismo;

pero en Piccho y Tungasuca; en Arequipa y Carabaya;

pervive su lucha en la consciencia colectiva,
activa la memoria y florece renovada.
Presente, aqui y ahora, Micaela,

en las cuatro esquinas del Sol.

Presente, ahora y siempre,

en cada uno de nuestros territorios,
mientras seguimos buscando

en el mapa azabache de sus trenzas,

ese destino de unidad en lo diverso

que todavia nos debemos.

Isabel M. Alvarez /2024

Cuerpo

Micaela Bastidas, presente



i
< .

i '

e

&
’

Autora : Gléfia Salings Véldéz‘

CHiL e e . .

La autora es Antropéloga, licenciada en
Educacién intercultural bilinglie y posee
una maestria en Desarrollo Rural. Entre
otras publicaciones es autora de: “Yanantin-
Yanapakuy, civilizacién paritaria cooperante”
y “Juan Santos Atawallpa, mision solar inkaq”.

Su articulo. sefiala los fundamentos de
las. relaciones entre la mujer y el hombre,
situandolo en la comunidad integrada por
la sallqa, wakas y el cosmos, con el nicleo
binario femenino/ masculino. La dominacién,
sefiala convirti6 a la mujer en un ser
“deficitario” y objeto de lujuria y comercio
y suscrita en dogmas religiosos. Sefiala que
la solucién a estos planteamientos es la
descolonizacién de teorias y dogmas que
organicen un Orden Andino donde la ayuda
mutua y la complementariedad de la pareja y
la comunidad florezcan de nuevo.

Relaciones del par complementario para el buen vivir

e

]




Cuerpo

El eje central de las relaciones del par complementario:
hombre/mujer, en territorio andino, parte de concebir los
codigos ancestrales sobre el Ordenamiento Andino (OA),
que los pachayachiq (sabio) descifraron de la pacha (tiempo,
espacio), donde todo lo que existe estd compuesto por
materia y energia, el ApuKonTigseWayraQocha (fuego, agua,
viento, tierra), sexuado femenino/masculino de naturaleza
impar, unido por el tigse- tejido, en la trama de la existencia,
inmenso mar de energias de las hinantinpacha (multiverso).

Los runakuna/humanos, recrearon el buen vivir en la
comunidad humana respetando e interrelacionandose con la
comunidad natural (sallga), la comunidad de la wakas y el
cosmos forjando el Orden Andino (OA), donde las relaciones
sociales se constituyen desde el nucleo binario femenino/
masculino impar (chulla) que se parifica, segin la ley de
correspondencia (kagnin) para complementarse (yanantin).
La matriz se desarrolla en espacios de vida agreste y los
runas/humanos enfrentan meta problemas de sobrevivencia
que superan mediante la ayuda mutua (yanapakuy) “motor
de su historia”, fortaleciendo en ellos, la empatia* (capacidad
de vincularse) al encontrarse en el (tinkuy).

El Yanantin es la esencia de la relacién humana que se
perfecciona en los sistemas de parentesco (ayllu), base de
sociedades comunitarias. EL hombre/mujer, cada uno con su
singularidad impar, se parifica y complementa para cumplir
el proceso reproductivo- productivo en el ayllu, el pueblo,
la saya y el suyu. “La paridad no es otra cosa que, la forma
en que se manifiesta el equilibrio entre los seres vivos que, a
diferencia de los seres inertes, se sostiene en intercambios que
son complementarios”. El hecho, se plasma en el encuentro
(tinkuy) de Pachakamaq y Pachamama que representan la
unidad y la diversidad de la pacha-ka, en relacion del todo
con las partes.

Los PachaYachaq ordenaron en forma paritaria los ayllus
(sistemas de parentesco): uno, politico, la unién del ayllu
de ayllus- EL Qatun Ayllu comunitario, y dos, el camino
espiritual- El Qatun Inkaq Panaka, consolidado en el Tawa-
Intin-Suyo, maximo avance equilibrado de la humanidad. EL
pensar cosmogonico, cooperante y la complementariedad
hombre/mujer-Yanantin, es la piedra basal de todo lo
que existe con su propia identidad, su singularidad que se
armoniza al unirse y relacionarse con su par, es la trama del
tejido: “LA EXISTENCIA ARMONICA EN EL BUEN VIVIR", LA
COOPERACION-YANAPAKUY,LAPARIDAD COMPLEMENTARIA-
YANANTIN, EL SISTEMA PARENTAL/COMUNITARIO-AYLLU;
LA RECIPROCIDAD-AYNI Y LOS DESEQUILIBRIOS QUE
EQUILIBRAN- PACHAKUTIQ".

Hace mas de 500 afios, los euro-asiaticos impusieron el
sistema de muerte, en su forma colonialista justificado por
la Doctrina del Descubrimiento cuyo ndcleo mitico fue el
racismo en contra los pueblos y el sexismo en contra de la

1 Ver: Pablo Masias, El Gen de La Empatia Centro De Estudios Andinos Arequipa -Pert
2 Ver: Pablo Masfas en Método Paritarios Andinos Centro De Estudios Andinos Arequipa -Peri

El Yanantineslaesenciadela
relacion humana que se perfecciona
en los sistemas de parentesco (ayllu),
base de sociedades comunitarias.

El hombre/mujer, cada uno con su
singularidad impar, se parifica

y complementa para cumplir el
proceso reproductivo- productivo en
el ayllu, el pueblo, la sayay el suyu.

mujer. Entonces, los runas/humanos fueron sometidos y
exterminados quebrando su continuidad histérica. Estos
hechos contintdan en el presente, porque nuestros ancestros
jamas capitularon, y las luchas de liberacién de los Inkaq fue
capitalizada por encomenderos, criollos herederos de los
invasores quienes transmutaron a ciudadanos formando el
Estado-nacion de coloniaje interno, sobre territorios ajenos y
negandolo a sus poseedores.

La descolonizaciony la liberacién, es el reclamo histérico que
emerge de las profundidades de las montafias (Apus), en este
camino debemos revalorar nuestras raices, reconstituyendo
el Orden Andino. La tarea no es facil, estamos programados
a repetir y defender dogmas ajenos a nuestra realidad,
aceptamos la razon de la sinrazén, sin cuestionar cual
catecismo, dizque fe. EL nucleo ideolégico fundamental del
sistema de explotacion, fue infiltrado en nuestra consciencia
por la religion, fundado en la creencia de un dios no-binario
que gobierna el universo, “unidad creadora”, o punto de
origen “creado” que “revela la verdad, como una verdad que
es de naturaleza mistica”®, entramado de ideas y conceptos
tergiversados que oculta lo simple de “la unidad”, y demuestra
lo complicado que resulta obtener o “sacar de esta a toda la
existencia”.

Asi se articularon en forma retorcida las relaciones entre
humanos, convirtiendo a la mujer en un ser “deficitario”
y “objeto” de lujuria/comercio, satanizando su condicién
femenina y humana suscrita en dogmas religiosos. Las
relaciones urdidas por los patriarcas biblicos destruyeron la
imagen de la mujer y la feminidad; en estos tiempos, en el
correlato de esa aberracion, se disputan el control social de
la mujer, los virreyes del desarrollo azuzan la guerra de sexos
(teoria de los deseos), ofreciendo la panacea de derechos e
igualdad.

3 Ver: LAJO, JAVIER, Qhapaq Nan: La Ruta Inka De Sabiduria.

Relaciones del par complementario para el buen vivir

49




Cuerpo

50

Se implementa la perspectiva de género como agenda
suprema, en todos los ambitos y erigida como “Unica”
alternativa para resolver las relaciones conflictivas entre los
humanos, sin tocar las bases del sistema que fundamentan
la desigualdad, la idea se impone desde la “agenda minima
20-30” del orden global, cuyo trasfondo es desestructurar
las bases formativas de las familias, ademas de los sistemas
comunitarios basados en el parentesco (ayllu). EL fin retorcido,
es enfrentar y usar a las mujeres como punta de lanza y a
los hombres como maquinaria de exterminio, evitando que
transiten a conciliar y resolver la crisis en la que se hallan
inmersas comunidades y sociedades.

Dichas propuestas exégenas, colisionan con las barreras
culturales en pueblos colonizados que mantienen su
matriz primigenia, por eso, infiltran comunidades vy
pueblos distorsionando con prédicas de-coloniales (saber,
género etc.), el entronque entre el sistema comunitario y
el feminismo (feminismo comunitario), sin entender que
son dos sistemas y realidades con procesos distintos, sin
posible punto de encuentro. El plan fue acordado desde la
Conferencia Internacional sobre la Poblacion y el Desarrollo
de 1994 vy, la IV Conferencia de Beijing de 1995, el Peru
participé representado por Alberto Fujimori junto a las
ONGs feministas, quienes decidieron perpetrar los dictados
globales en poblaciones del Pert con las esterilizaciones
forzosas a mujeres indigenas. Para cumplir con tal aberrante
fin, crearon el Programa Nacional de Salud Reproductiva
y Planificacién Familiar durante el periodo 1996-2000
ofreciendo enelacuerdo19 de Beijing discursos humanistas*
“esencial disefiar, implementar y monitorear politicas y
programas sensibles al género que sean eficaces, eficientes
y se refuercen entre si, incluyendo politicas y programas de
desarrollo, con la plena participacién de las mujeres a todos
los niveles, lo cual favorecera su avance y empoderamiento”.
La realidad es que, aplicaron politicas eugenésicas para
exterminar razas, segun ellos, degeneradas mostrando su
monstruoso racismo. Entonces, la ejecucién del enfoque
de género, colisiona con barreras o limites definidos por el
Orden Andino, que perdura en la memoria colectiva por mas
de 500 afos adn cuando, imponen la inclusion del citado
enfoque en “proyectos de desarrollo” a ser implementados
en paises “subdesarrollados”, la exigencia de cumplir y que
el estado legisle politicas publicas plasmadas en la agenda
20-30.

En la cotidianidad la supremacia globalista, reproduce
rivalidad, competencia, corrupcién y feminicidios, es el diario
morir donde se quiebran los lazos familiares y se fragmenta
el tejido social comunitario. Por otro lado, la aplicacion de
politicas de Estado de exclusién, exterminio y negacién,
cumplieron con el propésito de convertirnos en minorias y
estigmatizar a los “ciudadanos de tercera clase”, negando la
identidad originaria e induciendo a “blanquearse” para sé6lo
asi, ser aceptados como mestizos mitad indios, mitad cholos.

4 La Declaracion De Beijing

Relaciones del par complementario para el buen vivir

Estos hechos, impidieron e impiden encaminar nuestras
relaciones entre hombres/mujeres en equilibrio; desde
nuestra perspectiva constatamos que ambos convivimos
en un laberinto de miseria, enajenacién, neurosis y ahi
confrontamos hasta la muerte. Por ello, indagamos, ¢no
existe otra manera de superar el conflicto? Y afirmamos que,
el camino es la descolonizacion de teorias y dogmas que
sustentan el sistema de dominacion e impiden reconocer a los
runas/humanos andinos y los pueblos como sujetos juridico-
politicos titulares del territorio, que ordenaron un modelo de
vida equilibrado y valoraron a las dadoras de vida en el Sumagq
Kawsay. En ese marco, es necesario dilucidar las condiciones
diferenciadas que se dieron en dos espacios; Euroasia donde
se construyé el sistema de dominacién sustentado en la
teoria de superioridad/ inferioridad en las relaciones de los
humanos (esclavismo), entre el hombre/mujer (patriarcado)
y los pueblos (colonialismo), impuesto mediante el terror y
el genocidio de comunidades originarias; mientras el Orden
Andino; la ayuda mutua y la complementariedad de la pareja
y la comunidad, florecian en estos espacios.

Partiendo de esta idea planteamos lo siguiente: reconstituir
el Orden Andino con relaciones equilibradas del par
complementario en la comunidad del Bien Vivir, que
practican la ayuda mutua, la reciprocidad; sélo asi,
podriamos superar la espiral de violencia en la que estamos
inmersos. Debemos reconstituir nuestro mundo que supo
establecer todo un sistema de ideas, sobre las relaciones
sociales, desde la premisa: “El orden andino (OA) difiere
radicalmente de otras desarrolladas en el devenir histérico
de la humanidad, con cddigos, leyes simbolos y principios
que permitio el surgimiento del modelo donde la vida no
se origina por el poder, sino por la integracién y relaciones
de complementariedad, que forjé La sociedad Naturalista-
Cooperante”, recreando en el presente, LAS RELACIONES DEL
PAR COMPLEMENTARIO PARA EL BUEN VIVIR".

BIBLIOGRAFIA

MASIAS NUNEZ DEL PRADO, P. El Gen de La Empatia. 2018,
Centro De Estudios Andinos Arequipa - Peru.

MASIAS NUNEZ DEL PRADO, P. 2018, El Método Paritarios
Andinos, Centro De Estudios Andinos Arequipa - Peru.

LAJO, JAVIER, Qhapaq Nan: La Ruta Inka de Sabiduria, 2005
- Lima Peru.

LA DECLARACION DE BEUING IV Conferencia Mundial sobre
las mujeres -1995

SALINAS VALDEZ G. Las relaciones de Paridad en el Espacio
Andino. 2013, Huancayo- Peru.




- alc ._ _
—o UVl 77l

. Autoras : Sandra Ochoa Ramos, Lenny Tito Hidalgo y Elizabeth Lopez Canelas |
: -

Las autoras son parte de la Comunidad Warmi Huaco, un espacio que
cuestiona, interpela y reflexiona la historia contada y la omitida, la historia
de las indias y las mestizas, las nadie, las innombradas, que son parte de

@ h nuestro lingje.
Q"n
W

Por ello, nuestra comunidad hace un tejido a varias manos y voces, con
recuerdos que provienen de la memoria de miles de mujeres. Ha sido
necesario iniciar un procésl' "i‘ estejido ¢ ectivo de nuestras historia,
desde nuestros caminos in ‘ d ri s pensamientos, sentires y
jo y%rﬁ
b t
C

| origenes, con el fin de tejer la ria de mujer.
[
~ Se trata de un testimonio de la omunales de mujeres de
'|‘:| la ciudad de La Paz que expresa mediarios. Luego de
- un recuento de las razones histé fi ukado su realidad
jr concluyen que no se trata de pone mly'élr en agenda de
i discusion, como mandato de los progral llo, sino que se trata
| [ de discutir la situacién de las mujeres e las vi lejn}as heredadas del

| sistema colonial con profundas raices y racistas, las que en
definitiva se constituyen en la base de lc n, sobre los cuerpos de
mujeres y los territorios. Consideran por sidad de descolonizar
| lo ancestral. ]

- L



Cuerpo

Nos ha parecido interesante dejarnos provocar por la convocatoria de Willakuy a pensar y discutir ideas sobre la ancestralidad y
las mujeres, concretamente nos ha movido la idea de pensar: ;existe una propuesta del rol de la mujer a partir de la ancestralidad?
Y de ser la respuesta afirmativa: scudl es el rol de las mujeres desde esa ancestralidad?

Respondiendo a esa maravillosa provocacién, presentamos este texto, que es el resultado de una serie de intercambios y
conversaciones que sostenemos de manera colectiva y comunitaria desde hace mas de dos afios, ademas de conversaciones con
mujeres aymaras de la provincia Ingavi del departamento de La Paz. En ese sentido, las palabras que vienen a continuacién son

una suerte de tejido a varias manos.

Iniciamos pensando en lo qué es y significa la ancestralidad, es decir ;a qué nos referimos o cémo definimos lo ancestral?,
posteriormente realizamos un breve posicionamiento sobre el tratamiento del tema de género para interpelar la colonialidad y

terminamos respondiendo a la pregunta que nos ha convocado.

De qué hablamos cuando nos
referimos alo ancestral

Segln el Diccionario de la Lengua Espafiola, lo ancestral se
refiere a algo “remoto o muy lejano en el pasado”, entonces
la ancestralidad es un concepto que evoca lo antiguo.

Este aspecto es crucial porque designa una temporalidad,
que marca el punto de quiebre y el limite de la historia de
los pueblos frente a la homogeneidad “civilizatoria” de la
modernidad. Entonces, lo ancestral se refiere a un punto o
centro de origen, que llega a expresar una identidad y en
base a ello manifestar ciertas caracteristicas culturales como
formas de vida, valores, lengua, rituales, filosofia y otros.

Por lo tanto, la narrativa de lo ancestral desde los pueblos
indigenas estd atravesada por dos elementos, por un lado
lo que podemos denominar el “factor del tiempo intacto” vy,
por otro lado, la “narrativa del equilibrio y la no violencia”.
El tiempo intacto se refiere a un recuerdo real o creado de
un momento en la historia de los pueblos indigenas - en
este caso - las comunidades aymaras en La Paz donde se
vivia en armonia y complementariedad, aspectos que son
utilizados como utopias y rememoranzas esperanzadoras
ante el sistema actual, credndose un romanticismo que nos
induce a ver lo ancestral como algo inmutable que debe ser
reproducido sin cuestionar. Esta situacién es como una espada
de doble filo, porque puede ser estimulo de reconstruccién
de identidad y, a la vez, generar fundamentalismos que no
permitan comprender la dinamicidad y complejidad de los
grupos humanos.

La narrativa del equilibrio y la no violencia, se refiere
precisamente a esa idealizacion, del pasado o el tiempo
ancestral, en lo referente al tema de las relaciones de género
por ejemplo, se usa el concepto de “chacha - warmi” como
equivalente a la dualidad y complementariedad “hombre -
mujer”, este concepto hace referencia a un tipo de relacion a
través del cual las comunidades viven en una armonia entre
hombresy mujeres. Sobre el particular volveremos mas adelante.

Por ultimo, es importante mencionar que para que un
elemento o tradicion se vuelva ancestral, tiene que ser
aceptada e implementada por una comunidad o grupo
cultural que tenga institucionalidad, es decir que exista

52 Mujeres, ancestralidad y memorias fragmentadas

y tenga permanencia y coexistencia en un territorio, esa
precisamente esa coexistencia y permanencia lo que permite
generar normas y reglas.

Memoria fra(gimentada y
ancestralida

Es importante recordar que las comunidades andinas han
sufrido un largo proceso de colonizacién y cristianizacion que ha
marcado de manera irreversible sus dindamicas y procesos, entre
ellos las relaciones de género y la vision sobre la mujer. Entonces
el recuerdo de lo ancestral se basa en el recuerdo de fragmentos
de la memoria que quedan en los rituales y los mitos, muchos
de los cuales estan permeados por el cristianismo impuesto a
punta de espada y dolor con la denominada y ampliamente
documentada extirpacion de idolatrias.

Por ejemplo, cuando se habla con las mujeres y hombres
de las comunidades aymaras en Bolivia, sobre los mitos de
origen, se hace referencia directamente al mito de “Manco
Kapac y Mama Ocllo” desde la narracion oficial de los libros
escolares que fragmentan el mito original de los “hermanos
Ayar” y lo reducen solamente a la dualidad de “Manco Kapac
y Mama Ocllo” como pareja fundacional®. Donde Mama Ocllo
es la responsable de ensefiar a las mujeres los oficios del
tejido, la siembra, la elaboracién de comida, entre otros roles
femeninos. La memoria de las mujeres y hombres, no recoge
por ejemplo la figura de Mama Guaco como parte del mito
fundacional de las 4 parejas de los hermanos Ayar.

En el presente texto no vamos a ahondar en el mito, pero nos
interesa rescatar la identidad de una de las hermanas que
el mito menciona, nos referimos a Mama Guaco. El cronista
Felipe Guaman Poma de Ayala, menciona que una de las
figuras femeninas mas importantes de la mitologia andina
es Mama Guaco, a quién describe como una guerrera fuerte
y cruel, ademas de lider de la fundacién y expansion del
Tawantinsuyo, en plena contraposicion a la figura de Mama
Ocllo. En Nueva cronica y Buen Gobierno de Guaman Poma
de Ayala, describe a Mama Guaco como:

1 Esimportante el hecho de que se reconoce el mito de la pareja de Manco Kapac y Mama Ocllo que es
en esencia un mito quechua y no refleja la cosmologia aymara, mayores referencias en el siguiente link
https://amautacuna.blogspot.com/2008/03/leyenda-de-los-hermanos-ayar.html



https://amautacuna.blogspot.com/2008/03/leyenda-de-los-hermanos-ayar.html

Cuerpo

Esta dicha mujer dice que fue una gran fingidora, idolatra,
hechicera, el cual hablaba con los demonios del infierno y
hacia ceremonias y hechicerias. Y asi hacia hablar piedras
y pefias y palos y cerros y lagunas porque le respondia los
demonios. Y asi esta dicha sefiora fue primera inventadora las
dichas huacas idolos y hechicerias encantamientos y con ellos
les engaiio a dichos indios (Huamam Poma de Ayala, 2019)

Sobre Mama Guaco se dice también que fue una “hermosisima
mujer y de mucho saber y hacia mucho bien a los pobres de la
ciudad. Dicen que se echaba con los hombres que ella queria
de todo el pueblo” (Martinez Borrero, 2009).

Evidentemente la descripcién que se realiza de Mama Guaco
dista mucho de la imagen de Mama Ocllo y dista mucho
también de los estereotipos de mujer y de los roles que se les
asignaban a las mujeres en los siglos XV y XVI. Recordemos
que en este tiempo en Europa a las mujeres se les habia
prohibido todo tipo de participacién social y relegadas
al ambito doméstico y a una dependencia absoluta de la
tutela de los hombres, por lo mismo, instaurada la colonia
se instituy6 también un orden donde las mujeres fueron
relegadas al mandato masculino.

Es porello que siguiendo a Silvia Federici (2010) consideramos
que la concepcién sobre la mujer y la consecuente division
sexual del trabajo y los roles de género, tal y como la
conocemos hoy en dia, son el resultado del colonialismo que
impuso un modo de produccién capitalista con la extraccion
minera que ha expropiado los bienes comunes y las formas de
organizacion originales. Como consecuencia, se han generado
relaciones de género funcionales a los sistemas de poder y
por lo mismo, las formas de valoracion de las mujeres y sus
roles se basan en las formas y valores heredados establecidos
primero por la colonia, el proceso republicano y luego por las
haciendas. De ahi entonces que nace la necesidad de hablar
de las memorias fragmentadas de las sociedades actuales.

Enlas comunidades aymaras,
existe un protocolo muy marcado
por el cual se determinaque
lavidaensociedad es fundamental
larelaciondepareja,loquese
denomina como “chacha -warmi”
(varén - mujer). Por ello, el
matrimonio se constituye enun
ritode pasopor el que pasanlas
personas parasalir delo individual

alacomunidad.
A

Mujeres aymaras y violencia
naturalizada

En las comunidades aymaras, existe un protocolo muy
marcado por el cual se determina que para la vida en
sociedad es fundamental la relaciéon de pareja, lo que se
denomina como “chacha -warmi” (varén - mujer). Por ello,
el matrimonio se constituye en un rito de paso por el que
pasan las personas para salir de lo individual a la comunidad
(Alvarado, 2013).

La complementariedad en las relaciones entre mujeres y
hombres en comunidades andinas basadas en el chacha-
warmi, (hombre-mujer), se materializa en codigos de conducta
basado en los principios de dualidad y complementariedad
como pilares fundamentales del desarrollo de la familia y de
las comunidades andinas (Mayta, 2018).

Este es un principio que en lo discursivo y practica ritual
subsiste en la actualidad en las comunidades aymaras,
sin embargo eso no significa que las mujeres aymaras se
encuentren en igualdad de condiciones que los varones. En
este punto, consideramos que no se trata de poner el tema
de la mujer en agenda de discusion, como algo ajeno o de
mandato de los programas de desarrollo, en ese sentido,
creemos que mas bien se trata de discutir la situacion de
las mujeres desde las violencias heredadas del sistema
colonial con profundas raices patriarcales y racistas, las que
en definitiva se constituyen en la base de la dominacién,
sobre los cuerpos de mujeres y los territorios (Segato, 2011).
Dominacion que se consolida a través del control y la
explotacion que sigue la estructura binaria de pensamiento
que polariza lo masculino / femenino, lo productivo /
reproductivo, lo publico / privado, siendo que la segunda
categoria es infravalorada y que en gran medida se mantiene
en la actual configuracién del chacha - warmi.

Sobre el particular, hemos realizado un proceso de
reflexion con mujeres aymaras desde su memoria situada
y fragmentada, en ese marco los hechos que describimos a
continuacién, reflejan la memoria situada de las mujeres,
relatos comprendidos entre las décadas de 1970 y 2000.

Para las mujeres la figura del chacha - warmi, siempre ha
sido importante y por ello mismo el matrimonio. Recuerdan
que por esos valores y normas establecidos muchos de los
matrimonios eran arreglados entre los padres, ante los cuales
las mujeres no podian emitir opinién; para sus familias y la
comunidad, el matrimonio se convertia en un acto de gran
importancia. Las mujeres también recuerdan que la norma
social establecia tener familias grandes (entre 8 y 12 hijos),
la numerosa descendencia daba un valor social a la mujer,
pero a la vez era un factor por el cual las mujeres dependian
absolutamente del esposo.

En relacion a la violencia doméstica, las hermanas coinciden
en afirmar que siempre ha habido violencia, sefialando
que antes habia mas violencia. Los problemas de violencia
eran arreglados en el seno familiar en algunos casos con la

Mujeres, ancestralidad y memorias fragmentadas

53




Cuerpo

..esnecesarioaclararqueenel
arearural,lasmujeres participan
activamente en el trabajo productivo,
muchas veces dehecho ellasasumen
todalaresponsabilidad porque
loshombresseausentandelas
comunidades. Este tipo de trabajo, no
es valorado, sino se convierteenuna
extension de surolreproductivoy

tareasdecuidado. ‘ a

intervencion de la familia directa, que velaba principalmente
la permanencia de la unidad familiar y por lo mismo se
buscaba “arreglar” es decir realizar un tipo de conciliacion
basado en compromisos de buen comportamiento.

En lo referente a la violencia estructural, un elemento
reiterativo es el hecho de que a las mujeres se les negaba
el derecho a la educacion, la mayoria de las mujeres que
dialogaron con nosotras han cursado solamente los primeros
afnos de primaria (algunas nada), el argumento central para
privarles de ese derecho tiene que ver con los roles asignados
a las mujeres: la cocina, la atencién de los hijos y el marido. Al
ser relegadas al ambito doméstico y privado las mujeres “no
participaban facilmente en las reuniones”, por lo mismo no
tomaban decisiones.

Como vemos las mujeres reconocen una serie de formas de
violencia, muchas de las cuales han sido asumidas como parte
de las tradiciones locales. En las intervenciones no se hace
mencién a una relacién arménica de complementariedad y
dualidad entre hombre y mujeres, por el contrario se hace
referencia a un tiempo de sumisién absoluta de las mujeres
en la comunidad.

Para las mujeres la violencia tiene un caracter disciplinario,
sirve para que ellas sepan “cudl es su lugar” en su familia y
comunidad, ese lugar - como ya hemos mencionado - esta
definido por los roles de género que la mujer debe asumir: la
maternidad, el cuidado de los hijos, las tareas reproductivas,
la atencién al esposo, entre los mas relevantes. Ademas,
las mujeres deben asumir los valores sociales y culturales
establecidos para ellas, deben ser rapidas, calladas (no
quejarse), tener muchos hijos, aguantar la “naturaleza del
varon?”y ser el centro del hogar.

2 lanaturaleza del varon se refiere en este caso a atributos masculinos aceptados social y culturalmente, por
ejemplo: los hombres son la cabeza del hogar y por lo mismo tienen razén y son la voz publica autorizada,
los hombres pueden usar la violencia ante faltas de las mujeres como accién correctiva, los hombres
pueden ser violentos si estén bajo influencia del alcohol, los hombres pueden ser tentados (seducidos) por
otras mujeres porque son débiles.

54 Mujeres, ancestralidad y memorias fragmentadas

Si bien, todas las mujeres coinciden en afirmar, que todo lo
descrito era en el “nayra pacha” es decir en el tiempo antiguo
y que ahora la mujer tiene derechos, es necesario puntualizar
que estas comunidades vienen de esa socializacién avalada
por los valores aceptados culturalmente y que por lo mismo
la violencia sigue siendo parte de la cotidianidad.

Cuando se indaga sobre las causas o razones de la violencia,
ellas consideran que los varones son violentos por dos
causas centrales: primero que las mujeres no cumplen
debidamente con sus roles y segundo los celos en el varén.
El segundo punto se refiere a la reaccion del esposo ante
ciertas actitudes que las mujeres asumen en eventos sociales
por ejemplo “ser muy alegres en las fiestas” “pasarse de
copas” “bailar con otras personas” o “contradecir al esposo”.
En opinién de las mujeres los hombres reaccionan de esa
manera porque “estan andando mal”, es decir tienen “otras
mujeres” y por ello creen que ellas actian de la misma
forma. Por su parte los hombres consideran que una mujer
“no debe dar motivos para hablar” o sea, la mujer debe
mantener un cédigo de conducta en funcién del varén en
todo acto social.

Se suma a ello la violencia sexual ejercida bajo la influencia
del alcohol; las mujeres testimonian que muchas de las
golpizas tienen que ver con la negativa a tener relaciones
sexuales cuando los hombres llegan en estado de ebriedad,
pero que a pesar de la negativa son forzadas, ante lo
cual no se puede hacer nada porque “es el derecho del
hombre”. Otro elemento a considerar es relacionado a la
desvalorizacion del trabajo de la mujer, nos referimos a
la desvalorizacion del trabajo reproductivo, mismo que
de manera interseccional cruza tanto la violencia fisica,
psicolégica, cultural y estructural. Las mujeres afirman que
sus esposos las menosprecian por no ganar dinero, por lo
tanto ser “mantenidas” lo que evidencia una contradiccién
entre los valores y roles asignados a la mujer culturalmente
con las nuevas demandas del mercado donde las mujeres
deben aportar a la economia del hogar. En este aspecto las
mujeres consideran que al no haber estudiado, la Gnica forma
de aportar al hogar es a través del comercio informal, pero
sin abandonar sus roles reproductivos.

Sin embargo, es necesario aclarar que en el area rural, las
mujeres participan activamente en el trabajo productivo
(agropecuario y comercializacion), muchas veces de hecho
ellas asumen toda la responsabilidad porque los hombres
se ausentan de las comunidades, este tipo de trabajo, no es
valorado, no es reconocido como un trabajo productivo, sino
como parte de las responsabilidades de las mujeres, en ese
sentido se convierte en una extension de su rol reproductivo
y tareas de cuidado.

3 Esinteresante que se mencione el “nayra pacha” porque hace referencia al tiempo antiguo que podria ser
equiparoaloancestral, sin embargo, en el contexto en el que es mencionado, se refiere més bien al tiempo
cronolégico de las vida de las mujeres y a una comparacién con los cambios normativos sobre los derechos
de las mujeres en las ltimas décadas.




Cuerpo

Para finalizar, un hecho no menos relevante es el vinculado
al abandono. Se considera que por su naturaleza el hombre
es propenso a dejar el hogar ante lo cual la mujer debe “ser
fuerte” y asumir la jefatura de la familia “debe sacrificarse por
sus hijos” y “sacarlos adelante” lo que es valorado socialmente.
En tanto se justifica la accion del hombre porque esa es su
naturaleza. Bajo esa premisa una mujer debe estar dispuesta
a “perdonar” al hombre si decide regresar al hogar, es mas una
mujer que ha contraido matrimonio debe tolerar infidelidades
bajo el argumento de que ella es “la oficial” y mas adn tiene
“hijos legitimos” lo que le da un valor en la comunidad.

Descolonizarlo ancestral

Lo descrito en el punto anterior, nos sitia en comunidades
aymaras donde estan presentes las memorias fragmentadas
de mujeres y hombres, que si bien reconocen el principio de la
dualidad expresado en el chacha - warmi, como constitutivo
de la cosmovisién andina y aymara, lo que no solamente se
refiere al hombre y a la mujer, sino a la esencia misma de la
estructura espiritual y ritual y de ordenamiento del cosmos,
que permite vivir en equilibrio y complementariedad. En los
hechos esa dualidad no se refleja en la cotidianidad, la que
se cimenta y construye sobre la base de canones y valores
dejados por la colonia.

En ese sentido, nosotras consideramos que es importante
cuestionar y desnaturalizar la situacion de violencia contra
las mujeres, desde - por ejemplo - la restauracion de las
memorias fragmentadas. Lo que en definitiva s6lo es posible
si las comunidades mismas asumen el reto de reescribir
su historia, reconociendo que muchos de nuestros usos y
costumbres provienen de la colonizacién, los que han sido
reforzados por el sistema capitalista.

Entonces consideramos quela
preguntanoessiexisteonouna
propuestadeunrol delas mujeres
desdelaancestralidad,la pregunta
masbien es ;sies posiblerearmar
las memorias fragmentadasdel
ser comunidad? Donde hombres

y mujeres podamos construir o
reconstruir los principios - como
elchacha-warmi-masalladela

colonialidad.
s

‘\l\ AL 72 4?/

Entonces consideramos que la pregunta no es si existe o no
una propuesta de un rol de las mujeres desde la ancestralidad,
la pregunta mas bien es ;si es posible rearmar las memorias
fragmentadas del ser comunidad? Donde hombres y mujeres
podamos construir o reconstruir los principios - como el
chacha - warmi - mas alla de la colonialidad.

Bibliografia

Alvarado, Francisca (2013) Despatriarcalizacion y chacha -
warmi:Avancesyarticulacionesposibles.Disponibleen:https://
biblioteca.clacso.edu.ar/Bolivia/agruco/20170927040536/
pdf_225.pdf

Federici, S. (2010) Caliban y la bruja. Mujeres, cuerpo y
acumulacion originaria. Madrid: Traficantes de suefios.

Huamam Poma de Ayala, F, 2019. http://biblioteca.clacso.
edu.ar/clacso/se/20191121014717/Nueva_coronica_y_
buen_gobierno_l.pdf.  http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/
5e/20191121014717/Nueva_coronica_y_buen_gobierno_1.pdf

Mayta Chipana, Favio (2018) Chacha - Warmi en el mundo
aymara.Disponibleen:https://cipca.org.bo/analisis-y-opinion/
articulos-de-opinion/el-chacha-warmi-en-el-mundo-aymara

Segato, Rita. 2011 Las Estructuras Elementales de la Violencia.
Ensayos sobre género entre la antropologia, el psicoandlisis y
los derechos humanos, Buenos Aires: Universidad Nacional
de Quilmes.

Martinez  Borrero, J, 2009. https://www.academia.
edu/6662928/Develando_el_origen_de_la_Mama_Huaca.
[En linea] Available at: https://www.academia.edu/6662928/
Develando_el_origen_de_la_Mama_Huaca

Mujeres, ancestralidad y memorias fragmentadas

55



https://biblioteca.clacso.edu.ar/Bolivia/agruco/20170927040536/pdf_225.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/Bolivia/agruco/20170927040536/pdf_225.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/Bolivia/agruco/20170927040536/pdf_225.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20191121014717/Nueva_coronica_y_buen_gobierno_1.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20191121014717/Nueva_coronica_y_buen_gobierno_1.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20191121014717/Nueva_coronica_y_buen_gobierno_1.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20191121014717/Nueva_coronica_y_buen_gobierno_1.pdf
http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20191121014717/Nueva_coronica_y_buen_gobierno_1.pdf
https://cipca.org.bo/analisis-y-opinion/articulos-de-opinion/el-chacha-warmi-en-el-mundo-aymara
https://cipca.org.bo/analisis-y-opinion/articulos-de-opinion/el-chacha-warmi-en-el-mundo-aymara

Kurku

Entrevista a Maritza Villavicencio
Las relacmnes de

enelantiguoF eru"

i
M

Entrevistador: Willakuy

Maritza Villavicencio es escritora, historiadora, museégrafa y fitomdntica. Estudié Historia en la
Pontificia Universidad Catélica del Pert, es Técnico en Museografia por el Instituto Nacional de
Antropologia e Historia de México. Entre sus libros destacados figuran: el estudio pionero sobre
las escritoras peruanas «Del Silencio a la Palabra: Mujeres Peruanas del siglo XIX - XX»; «Poder
Femenino, 5000 afios de historia en el Pert»; «<Mujer, Poder y Alimentacién en el antiguo Peri».
En el afio 2000 recuperé el ordculo de los pallares mochica, desde entonces ejerce el oficio de
fitomantica.

Aqui nos muestra su amplio conocimiento de la realidad de la mujer en el Pert prehispanico,
hilvanando ideas que revisan la historiografia tradicional. Nos formula una visién renovada de
la ubicacién de la mujer y de su relacién con el hombre en niveles completamente equitativos y
complementarios.



¢Qué razones la motivaron a investigar con mirada
revisionista el rol de las mujeres prehispanicas?

Se trat6 de la convergencia de dos procesos: uno individual y
el otro social, ambos derivados de entender que la vivencia
de la maternidad y el cuidado al interior de la familia, de
la casa, estd organizado sistémicamente para excluir a
las mujeres del derecho a posicionarse econémica, social
y politicamente. Entonces, me pregunté si esta realidad
que viviamos las mujeres en el Per en la década de 1970,
habia sido siempre asi. Responder a esta cuestion me llevo
a investigar nuestra historia, primero el periodo republicano
los siglos XIX y XX y luego, influida por la narrativa y los
ensayos de las escritoras contestatarias Mercedes Cabello de
Carbonera, Felicita Moscoso de Carbajal y Clorinda Matto de
Turner entre otras, que brindaban una perspectiva totalmente
original de abordar la situacion de las mujeres peruanas, me
dediqué a buscar la respuesta en las raices culturales donde
todo comenzo: el antiguo Perd.

Nuestras distintas culturas ancestrales,
cconservaban diferencias en el trato o el lugar que la
sociedad le otorgaba a las mujeres? ;Fueron algunas
de ellas notoriamente mas influenciadas por la
accion de la mujer? ;Qué culturas descollaron por el
desarrollo de un poder femenino superior?

Lo que puedo decir a partir de los hallazgos arqueolégicos
y de mis investigaciones en las fuentes documentales, es
que en las sociedades pre incas e inca, hubo mujeres que
ejercieron plenamente el poder politico y que gestionaron
con autonomia la produccién y conservacién de su riqueza
como género.

Hubo dos modalidades de ejercicio del poder femenino:
uno, en el que una gobernanta ejercia el poder de manera

Hubo dos modalidades de ejercicio
del poder femenino: uno, en el que
una gobernanta ejercia el poder de
manera soberana sobre un territorio,
como la Seifiora de Cao (La Libertad), la
Sefiora de Chornancap (Lambayeque),
la Sefiora de Kanamarca (Cusco),

las Capullanas (Piura).[...] Laotra
modalidad, fue la existenciade
estructuras binarias de poder por sexo,
que se desarrollé en las sociedades
imperiales o expansionistas comola

Wariylainca. ‘ ‘

soberana sobre un territorio, como la Sefiora de Cao (La
Libertad), la Sefora de Chornancap (Lambayeque), la
Sefiora de Kanamarca (Cusco), las Capullanas (Piura),
etc., que contaban con el soporte de una red femenina,
por ejemplo, con la Sefiora de Cao hubo una estirpe de
mujeres sacerdotisas, curanderas, parteras, adivinas,
etc. La otra modalidad, fue la existencia de estructuras
binarias de poder por sexo, que se desarrollé en las
sociedades imperiales o expansionistas como la Wari y
la Inca. En estos casos, la estructura femenina de poder,
estaba articulada por instituciones territoriales, con
funciones productivas, econdémicas, religiosas, sociales y
politicas. En el caso del Tahuantinsuyo estaba formada
por la Coya, las Ifakas, las Sefioras de los Cuatro Suyos
y las Acllas.

Con la informacion con que contamos al dia
de hoy, podemos tener respuesta a preguntas
especificas como: ;hubo matriarcados en
tiempos previos a la invasion espaiola?

Elconcepto de matriarcado fue creado porelantropélogo
suizo Johan Bachofen, con el cual sustent6é que, en una
etapa determinada, de la evolucién de las antiguas
sociedades europeas, asiaticas y africanas, las mujeres,
dominaron totalmente el conjunto social. En el antiguo
Pert postulo que no hubo matriarcado ni patriarcado.
Hubo territorios gobernados por un gobernante como
otros gobernados por una gobernanta y en las complejas
sociedades como la Wari y la Inca, hubo estructuras e
instituciones de poder separadas, unas conformadas por
mujeres y otras por varones, cada cual con funciones
especificas, pero con el objetivo comin de la expansion
y consolidacion imperial.

Ahorabien, latransmisiénde poder fue porvia matrilineal.
El arquedlogo Walter Alva sefialé que el Viejo Sefior de
Sipany el Sefior de Sipan estan emparentados por linaje
matrilineal. En el Tahuantinsuyo solo podia acceder a la
mascaypacha, es decir coronarse como inca, el hijo de
la coya.

Las relaciones de poder territoriales y de género, fueron originales y iinicas en el antiguo Perti




Kurku

Cuerpo

¢(Las mujeres eran también guerreras, dirigian
ejércitos?

Hablar de ejércitos en el antiguo Pert, resulta cada vez
mas un tema lleno de vacios. En primer lugar, porque se
asume el concepto guerrerista y las acciones militares como
desencadenantes del devenir histérico, que ciertamente rige
la historia de Occidente, pero nosotros no fuimos ni somos
Occidente.Ensegundolugar,sinnegarquehuboenfrentamientos
bélicos en el antiguo Per(, las recientes investigaciones y
sus estudiosos, en particular del Tahuantinsuyo, sefalan
que las anexiones territoriales o conquistas, se realizaban
y se mantenian principalmente desde el campo ideologico,
en particular del religioso. Mientras que, en Occidente, las
diferencias y las conquistas territoriales se resolvian en el
campo de batalla, en el Tahuantinsuyo se negociaban en las
plazas en medio de ceremonias, rituales, chicha a raudales,
banquetes e intercambio/reciprocidad de bienes de prestigio,
como los textiles elaborados en los Acllahuasi, a cambio de
fuerza de trabajo y pactos de parentesco. No es casual, que
la mayoria de los vestigios arqueolégicos a lo largo y ancho
del pais, corresponda a templos, centros sagrados o huacas
y oraculos, no a fortalezas como equivocamente se les ha
denominado por la monumentalidad de sus construcciones.

Hay mitos y leyendas que narran la participacion de mujeres
guerreando ferozmente, como Mama Huaco en la conquista
del Cusco o de Chafan Cori Coca enfrentando y derrotando
a los Chankas, hito del inicio de la etapa imperial del
Tahuantinsuyo. Pero ;qué gana nuestra conciencia histérica,
qué ganamos las mujeres de hoy con mencionar que hubo
mujeres guerreras al igual que hombres guerreros? Lo que
debemos entender es la originalidad del proceso de gestacién
y consolidacién de nuestras antiguas sociedades, asi como
admiramos la originalidad de su arquitectura ecolégica, sus
inigualables tecnologias, su arte unico, del mismo modo,
podemos pensar que sus relaciones de poder territoriales y
de género, también fueron originales y Unicas.

La division sexual del trabajo desde
el capitalismo, desde Occidente,
sobre todo a partir del siglo XIX con
larevolucion francesa, tiene esta
caracteristica: todolo que es trabajo
dela mujer, esta desvalorizado. No

es reconocido como trabajo. Aquello
que se da en el ambito doméstico esta
desvalorizado; ademas ala mujer,
tedricamente, se le confina ala casa.

¢Conducian actividades sacras?

El Peri es un pais geograficamente diverso, contrastable,
con varios pisos ecolégicos y climas que generan una mega
biodiversidad en flora y fauna. Los antiguos pobladores que
lo habitaron crearon tecnologias y expresiones artisticas que
respondieron a su entorno y a sus respectivos tiempos. En
consecuencia, el largo pasado peruano fue multicultural, lo
cual significa que cada pueblo, cada cultura, tuvo su manera
singular de codificar emocional y espiritualmente ese
entorno. En suma, cada cultura, cada localidad, cada regién
creo su propio panteén de dioses y diosas. No hubo un dios
Gnico, ni supremo, mas bien las religiones del antiguo Peru
fueron politeistas y con distincion de género.

Hubo mujeres, en particular de la élite que fueron
consideradas divinas, la divinidad fue condicién o una de
las condiciones para el ejercicio del poder, por tanto, las
gobernantas fueron consideradas diosas y alter ego de las
deidades femeninas como de la luna, del mar, etc. Por empatia
de género el culto de las diosas estaba a cargo de las mujeres,
las gobernantas y las sacerdotisas oficiaban las liturgias y las
operaciones taumaturgicas. Estas a su vez contaban con una
red de acolitas y aprendices, que las acompafaban en los
rituales y ceremonias.

Sabemos que en la cultura occidental, el contrato
matrimonial fue el mecanismo para legitimar
la division sexual del trabajo. ;Como se dio
ancestralmente dicha division?

La divisién sexual del trabajo desde el capitalismo, desde
Occidente, sobre todo a partir del siglo XIX con la revolucién
francesa, sancioné la separacion del espacio publico del

Las relaciones de poder territoriales y de género, fueron originales y iinicas en el antiguo Pert




Cuerpo

privado, el primero como espacio para los hombres y el
segundo para las mujeres. El trabajo doméstico que realizan las
mujeres se da en el espacio privado de la casa, de la familia,
y resulta que esta desvalorizado pues no es reconocido como
trabajo, sino como tareas, o sea no se remunera, no se considera
en las cuentas nacionales, etc. en consecuencia las mujeres al
no considerarlas productivas, también son desvalorizadas. Si
esto ya es negativo para las mujeres quienes mayoritariamente
realizan esta labor, en la realidad peruana esto se agrava, ya
que esta division no es tajante, por ejemplo, en el campo, luego
de la cosecha de las papas son las mujeres quienes seleccionan
las papas para las diferentes funciones, ellas deciden cuales
se almacenaran para convertirlas en chufio; cudles van a ser
semillas para la proxima cosecha; cudles van a servir para la
alimentacion; cuales se van a comercializar... siendo asi ¢scual
es trabajo doméstico y cual el trabajo productivo? ;Cémo
identificar la division sexual del trabajo?

Volviendo a tu pregunta sobre el antiguo Perd, en particular
en el Tahuantinsuyo, habian efectivamente funciones y areas
de trabajo especificas de mujeres y otras de hombres. Pero
lo realizado por los varones no tenia valor mayor, ni social ni
politico, de lo realizado por las mujeres.

Por ejemplo, los acllahuasi eran, entre otras cosas, centros
de produccién textil de caracter estatal con importantes
consecuencias politicas. Los textiles elaborados por las acllas
eran prendas de prestigio que el estado inca entregaban
en reciprocidad al nuevo sefiorio conquistado o anexado
a cambio de fuerza de trabajo para las obras estatales,
sean caminos, edificaciones, etc. Estos textiles fueron muy
apreciados en todo el Tahuantinsuyo. Esto no te lo explican en
el colegio cuando te dicen que Mama Ocllo “les ensefi6 a las
mujeres las tareas domésticas como tejer...” te dan a entender
que era una tarea domestica para la familia invisibilizando
u omitiendo el valor econémico y politico de la produccién
textil realizada por las acllas.

Es decir, imaginate en Occidente -lo podemos ver no solamente
en los libros, sino también en las peliculas, en la series-, ;co6mo

AR R———

. oy ficker 5}

Es como sivieras la historiadel
Tahuantinsuyo en el paisaje natural

y cultural: aquilos andenes dela
agricultura; aquilos almacenes,

las colcas. Esto fundamentalmente
masculino; y esto fundamentalmente
femenino....Porque tii no dices: “ah,
yo produzco tantos miles de papas, de
maiz”. Pero eso se malogra, hay que
conservarlo paralos diferentes usos:
de eso se encargaban las mujeres. Pero,
{qué eramas importante? ;Producir o

conservar? Ambos. a a

eran las conquistas? Absolutamente todo un pueblo, todo
un reino,..era destruido, la destruccién era la condicién para
la derrota y esta para la rendiciéon. Miren nomas lo que esta
pasando ahora en Europa. Sin embargo, en el Tahuantinsuyo
era completamente diferente, la primera ceremonia o el
primer acto de rendicién, era un pacto politico que se realizaba
en una gran ceremonia ritual, con un gran banquete y chicha
a raudales ofrecido por el estado inca al vencido. O sea, el
vencedor daba ofrendas. ;Qué le entregaban a cambio? Fuerza
de trabajo, tierras para trabajarlas. El banquete, la chicha y los
textiles pactados todo se preparaba y confeccionaba en los
Acllahuasi, también esta institucion femenina se quedaba a
cargo de gestionar y administrar estos pactos, no es casual que
hubiera acllahuasi a lo largo y ancho del Tahuantinsuyo.

Entonces, habia si, una divisién del trabajo pero no era una
divisién que significara que lo que hacian los hombres -que
eran las campafias militares o las negociaciones politicas
para anexar nuevos territorios-, fuera mas importantes que
aquellas negociaciones que de manera permanente a largo
o mediano plazo realizaban y aseguraban las mujeres de
los acllahuasi, con otras instituciones femeninas locales y
regionales. O sea mientras ellos expandian el imperio, ellas
lo consolidaban.

La alimentacion fue otro espacio de poder femenino. Los
almacenes vinculados al tema de alimentacion, fueron
manejados por las mujeres.. Para el estado inca eran
muy importantes los almacenes, ¢y quiénes gestionaron
los almacenes o colcas? No solo en el Cusco sino en todo
el Tahuantinsuyo: fueron las mujeres. En las colcas se
almacenaban los bienes de prestigio como el maiz y la chicha
para las ceremonias estatales, como también otros productos,
como la papa, para alimentar a la fuerza de trabajo de
las obras estatales y también para periodos de carencia
o escacez de alimentos, es decir, la seguridad alimentaria
estuvo a cargo de las mujeres.

Las relaciones de poder territoriales y de género, fueron originales y Ginicas en el antiguo Pert




Kurku

Cuerpo

haska

Maritza Villavicencio

En una entrevista pasada usted manifesto “..Si
bien es cierto que en los textos de Historia no hay
una igualdad del componente femenino con el
masculino, y se siguen impartiendo conceptos
patriarcales, si se ha operado una mayor inclusion
de las mujeres en la ensefianza de la Historia y en
la reflexién sobre los roles femeninos. [actividades
como] El Plan Lector del Ministerio de Educacién
[...] estan generando una nueva conciencia entre la
nifnez y la adolescencia. Personalmente he tenido
unas experiencias formidables y sorprendentes en
Lurin, Pachacamac, en el Callao..." Cuéntenos un
poco de esas experiencias, por favor.

Hace 14 afios publiqué la novela Chaska, cuya protagonista
es una joven, que en su peregrinaje de iniciacién, lleno de
aventuras, recorre el territorio del Tahuantinsuyo en su
etapa final. Chaska ese mismo afio ingreso al Plan Lector del
Ministerio de Educacién y parte de mi compromiso con la
editorial era asistir a las escuelas cuando lo requirieran. En
efecto, desde entonces hasta la pandemia fui invitada a varios
colegios. El encuentro con los adolescentes -es una novela
dirigida a los alumnos de los ultimos afios de secundaria- ha
sido una experiencia maravillosa, asi también el comprobar
el compromiso de las maestras. En los didlogos, las preguntas
que me realizaban mostraban que habian mapeado a la
autora, que habian reflexionado sobre el papel de las mujeres

en la historia. E incluso la novela habia motivado su iniciativa
ladica y creativa: en un colegio emplearon el juego del cuy,
para animar el dialogo; en otro crearon el Museo de Chaska.

La literatura cumplié la misién de acercar e interesar a los
jévenes en su historia y en los roles femeninos. Asi que me
animé a escribir unos cuentos para nifios de 9 a 11 afios, los
resultados fueron impresionantes: nifios y nifias reflexionando
sobre la autonomia femenina y contra la violencia machista,
a partir del cuento que trataba sobre los mitos de las diosas
de Huarochiri y Pachacamac.

Atinadamente usted ha insistido en que no se
trata solamente de incorporar a las mujeres en la
narraciondel pasado. Cito aqui: “Debemos construir
nuevos paradigmas para comprender la totalidad
de nuestra historia y no simplemente anadir al
sujeto femenino dentro de una historia falaz y
parcializada” Nosotros quisiéramos preguntarle:
en esta labor enorme y en buena parte pendiente,
¢Donde usted recomendaria poner la prioridad?

Primero, hay que revisitar la historia del antiguo Peru, se
deben cambiar los paradigmasy conceptos hegemonicosdela
historiografia peruana; felizmente este proceso ya comenzé.
Hace poco estuve en Cusco en el encuentro Wak’apunku Il -
“sefioras de los cuatro suyus” y con gran beneplacito escuché
a jovenes arquedlogas exponer sobre sus investigaciones y
hallazgos que evidencian la presencia femeninay, sobre todo,
sus reflexiones y analisis al respecto. Y también escuchamos a
connotados investigadores e investigadoras, reconsiderando
e innovando sus perspectivas tedricas e historiograficas sobre
el antiguo Per(, al incorporar a las mujeres y a lo femenino
en sus estudios. En segundo lugar, es fundamental compartir
y difundir en diversos foros estos avances. Y, en tercer lugar,
incorporarlos en la educacion escolar y universitaria.

Primero, hay que revisitarla
historia del antiguo Periu, se deben
cambiar los paradigmas y conceptos
hegemonicos de la historiografia
peruana; felizmente este proceso

ya comenzo. En segundo lugar, es
fundamental compartir y difundir
en diversos foros estos avances. Y,
en tercer lugar, incorporarlosenla
educacion escolar y universitaria.

Las relaciones de poder territoriales y de género, fueron originales y iinicas en el antiguo Pert




Kurku Cuerpo

EntrevistaaDina Ananco

"Porqueyoveoelmundo
asi, mi terrltorlo awajun
ywampisy el Perii"

Entrevistador : Hugo Chacon M.

Dina Ananco es poeta, la integran dos vertientes culturales: es mujer
awajiin y wampis. Reside en Lima. Estudié literatura en la Universidad
de San Marcos. Aqui mismo obtuvo grados superiores. En el afio 2022
recibi6 el Premio Nacional de Poesia en idioma ancestral. Su poemario
“Sanchiu” fue escrito en su idioma materno. En esta prolongada
conversaciéon nos explica sus origenes, su largo caminar desde su
comunidad ancestral hasta esta Lima a la que ha tenido que adaptarse
como miles de migrantes. Escuchar su narracién, en un tono que muestra
su antigua cultura, fortalece nuestra esperanza de un futuro distinto
para nuestro territorio.

"Porque yo veo el mundo asi, mi territorio, awajun y wampis, y el Peri"



62

Cuerpo

Dina, gracias por permitirnos conversar aspectos
de su biografia y obra. Empiezo preguntando: ;su
forma de entender el mundo conserva una vision
mitica de la realidad?, ;conserva la formacién
magica que tuvo de nifia y que tienen tus ancestros?

Hugo, muchas gracias por la entrevista y también por la
pregunta que nadie me la habia hecho antes. Mira, yo
creci junto a mi abuela, Sanchiu, que nos contaba historias
que estan relacionadas con los mitos del pueblo awajun
y wampis. Son mitos fundacionales y para mi fue algo real,
algo que es parte de nuestro territorio, de nuestra forma de
ver y entender nuestra realidad. Por ejemplo, nos contaba
la historia de Tsunki, que es una sirena que vive en los rios,
nuestros ancestros tuvieron relaciones muy cercanas con
Tsunki; se comunicaban con Nunkui, la madre tierra, también
con Tijai, ser mitico que vive en las profundidades del cerro.
Se comunicaban con Nantt, que vive en el cielo. Nosotros
pensamos que tenemos estos mundos, estos espacios cielo,
tierra, agua, yo lo vi de esa manera. Entonces, cuando yo era
chica, siempre tenia esa necesidad o esa curiosidad de poder
encontrarme con estos seres. Eran historias que nos contaban
también como una forma de ensefianza, de formarnos un
respeto a la naturaleza. Y de pronto eso cambia, se modifican
las formas de entender con las nuevas generaciones. Lo
digo porque no hay ese respeto honesto hacia la naturaleza.
Lo tenemos en el discurso, que es muy fuerte, politizado,
pero en la practica no. Los rios estan siendo contaminados,
permitimos el ingreso de la mineria ilegal, los arboles estan
talando, entonces yo creo que estamos en ese proceso de
poder recuperar esas practicasy si, eso...

Como ves, si, creo, en mi entorno mitico, si.

"Porque yo veo el mundo asi, mi territorio, awajun y wampis, y el Pera"

Recuerdo que Arguedas dice en ese conocido discurso
en que recibe el Premio Garcilaso: “no he perdido lo
mitico” Lo sefiala también para referirse al rio Rhin,
en Alemania: “me parece undios”, dice, “no he perdido
la idea de que la naturaleza conversa, la naturaleza
habla, la naturaleza tiene distintas formas de
humanidad. Es lo que dice Arguegas ya casi al final de
suvida. Y es una manera de reconocer que este modo
de entender la realidad nos ha sido quitado. En otros
espacios se dicen también cosas parecidas como...

No, yo no, yo no he perdido eso.

...hemos sido expropiados, arrancados de nuestras
raices, haciéndonos creer que es un modo
equivocado de ver el mundo cuando es solamente
otra manera de ver la realidad, que hay que
recuperarla. Bien, entonces me encanta escucharlo,
que conserva esa manera de ver el mundo y qué
dificil debe ser. relacionarse con las personas que
no ven el mundo de este modo, ;no?

Si, es bastante complicado porque cuando quieres entrar
en didlogo estas, como lo dicen en la literatura, en el plano
surrealista, eres alguien que estd fuera de la érbita del
mercado, de la realidad misma, del avance de la tecnologia,
etcétera. Entonces, de la modernidad. Pero digo, o soy joven
y no, 0 sea, no es que esté al margen de, sino que eso es lo
que somos y creo que eso es lo que también debemos ir
cultivando porque el sistema se ha creado por otras personas
que piensen diferente a lo que yo pienso, a lo que mi gente
piensay entonces se ha validado en ese sentido.

Crees que, asi como el pensamiento racional,
cientifico que estamos criticando es hegemonico,
¢ta crees que en algin momento podamos hacer
que este pensamiento mitico sea hegemonico, o es
un sueno?

Yo no apuesto por la hegemonia, pero si podriamos caminar
de la mano juntos. ;por qué siempre tiene que predominar
unos matando a otros? Porque ahorita estamos en ese
proceso, siempre apostando por la hegemonia, siempre
estandarizando todo. Pero nunca hay como un momento de
decir: ya caminemos juntos con nuestras diferencias. Y creo
que eso hace que nos veamos aplastando las otras formas de
pensar, otros saberes, porque siempre estan como que esta
ciencia es mejor, esta educacion es mejor y es precisamente
por eso que vamos perdiendo nuestras herramientas, porque
nos dijeron la escuela es mejor porque es la educacion oficial
y entonces lo otro, lo que tenemos nuestras practicas como
los cantos, las historias.

Yo no apuesto por la hegemonia, apuesto por dialogar juntos.
Aportar con todo lo que nosotros sabemos y que esas fuerzas
nos sumen siempre. Por eso a mi me gusta mucho el discurso




Cuerpo

de Pert Diverso. Pero es que siempre esta en el discurso, eso
no casi traduce en la realidad.

Si, tengo una vision un poco distinta a la tuya
respecto a la hegemonia. Quiza volvamos al tema
mas adelante. Dina, sin embargo, esa vision mitica
no le ha prohibido lucir el Tarach en la ciudad. En su
poesia esta explicado, pero siento que las razones
que da para no usarlo son una forma de justificar lo
injustificable, es decir

Jajaja

(Espero que termine su risa contagiante y
prolongada para continuar)

Dices. No quiero que me vean, no quiero llamar ala
television, a la prensa que me vean asi, no quiero
hacer eso. Pero ;es eso en verdad o es el temor de
lucir su Tarach dentro de este mundo diverso que
defiende

¢;Se refiere al poema “No sé ustedes”?

No, en general he visto una entrevista suya dondelo
explica, y también en su poesia.

Lo que pasa es que es parte del proceso de todos los pueblos
en el Pert, en las comunidades, lo que yo he visto en los
ashanincas o shipibos que han comenzado a usar su ropa
tradicional en los espacios publicos, y eso es constante, pero
no todo el pueblo shipibo usa su kushma. Hay un cierto sector
o grupo que se dedica a la artesania y que usa su atuendo,
como una presentacion.

¢Usara el Tarach como prenda diaria?

Yo creo que no, no sé en qué momento llegaria a eso porque
yo nunca he usado ni mi familia. Mi abuela si usé Tarach, pero
desde que yo tengo uso de razén mi abuela no usaba; antes
de que se formaran las comunidades si usaban Tarach y nunca
he visto en mi comunidad que usaran en su cotidianidad y a
mi me interpelaba eso.

Creo que hay que evitar folclorizar el uso de estas vestimentas,
usarlas para beneficio propio, como un disfraz. Con eso, yo no
estoy de acuerdo.

¢Nacié en territorio ancestral?

Si he nacido en territorio ancestral. Bagua, Bachapé es una
comunidad awajun, que estd en la provincia de Bagua, mi
padre es awajun y mi madre es wampis.

Ensupoesia,;predominaalgunadelasdosculturas?

Yo diria que hay una mezcla, lo que pasa es que yo no distingo
qué tengo de awajun y wampis. Pero si enfoco el tema de mi

Yo diria que hay una mezcla, lo

que pasa es que yo no distingo qué
tengo de awajun y wampis. Pero

si enfoco el tema de mi escritura
como mas cerca a los wampis por el
nuamero de poblacion, no tan visible
amientender y por eso escribien
wampis, por eso resalto mas esa

s T

escritura como mas cerca a los wampis por el nimero de
poblacién, no tan visible a mi entender y por eso escribi en
wampis, por eso resalto mas esa parte.

¢En qué momento migra, sale de su comunidad?

Fue por el tema del estudio. Somos seis hermanos y mi madre
siempre tuvo esta pelea, creo yo, desde que comenzo ella
esta batalla, de que pudiéramos estudiar nosotras porque en
la cultura awajun y wampis es muy fuerte considerar que ya
hay roles establecidos. Y pues las mujeres estaban para ser
esposas, ser madres, dedicarse a la chacra. Y mi madre nunca
quiso eso para nosotras porque, bueno, los padres siempre se
basan en sus experiencias, ;no? Siempre estan con esta idea
de que sean mejores sus hijos, que los superen. Entonces,
con esa idea mi madre siempre aposté que estudidramos
nosotras. Y por eso mi hermana mayor estudi6 en Jaén,
Cajamarca. Y eso fue como abrir un camino, y todos nosotros
estudiamos en Jaén en el mismo colegio. Y luego al terminar
la secundaria, cada uno fue por su lado para estudiar, hacer
sus estudios superiores.

Y ;como decide venir a Lima?

Después de terminar la secundaria, mi hermana venia a Lima
para pasar sus vacaciones porque era una novedad venir. Y
ahi se enteré de que habia una posibilidad de estudio en San
Marcos. Entonces, ella no se adaptd y regres6 a Jaén y me
dijo para intentarlo. A ella le importaba mucho el qué diran
porque ella siempre apostaba a ser la nimero uno en todo. Y
yo acepté y vine a Lima y pues asi llego a entrar a San Marcos
y estudiar.

¢Y aqui, quién la acoge, qué familia, en qué entorno
vive en Lima, Dina?

Mis padres son catélicos, hasta los huesos como dicen,

¢no?, entonces tenian mucha relacién con los jesuitas. Alla
en Santiago, que es el distrito donde estamos nosotros los

"Porque yo veo el mundo asi, mi territorio, awajun y wampis, y el Pera"

63




64

Cuerpo

Wampis. Ellos les recomendaron lugares donde podiamos
estudiar seguros o familias que nos podian acoger. Y en
Jaén también fue eso, por eso llegamos al colegio Sagrado
Corazon, que es de los jesuitas. Ese mismo contacto nos hizo
llegar a Lima. Le recomendaron a mis padres una familia en
San Martin de Porres. Con mi prima llegamos ahi, a estudiar
en la universidad.

¢Como la traté Lima, sientes ahora que es su
ciudad? ;La ha interiorizado? ;Cémo la trataron sus
compaieros en la universidad?

Bueno, son experiencias bastante fuertes, ;no?, en Lima el
mismo clima te afecta mucho, como que te golpea, pero
al mismo tiempo te hace ser fuerte, te vincula con muchas
personas. Me chocé la comida, y la dindmica de la vida, las
distancias, y que la gente es stper indiferente, fueron puntos
muy impactantes para mi. Y venia de un colegio donde la
educacion es stper diferente, te educan para ser buena en
un mundo que no es bueno para... ;no? Nos educan para una
humanidad diferente. Y yo llegué con esa mirada, con esa
ingenuidad. Es como todo rapido, andar con cuidado. Y yo no
estaba preparada para recibir ese tipo de trato, ese tipo de
humanidad. Eso me chocé bastante.

Y pues en la universidad encontré gente de provincias, que
tenian las mismas inquietudes y estaban afrontando las
mismas situaciones que yo. Mas alla de ser awajin o wampis,
el tema de venir a Lima siendo de provincia era chocante.
Entonces fui como entendiendo que me estaba sucediendo
€s0 no porque era awajlin o wampis, sino porque Lima en si
es una ciudad que hay que domarla, creo yo, en el sentido
de poder adaptarnos. Los compaferos de la universidad
como que forman grupos segin su afinidad. Estuve en un
grupo muy estudioso y que tenian familia de provincia, eran
migrantes. Creo que San Marcos nos apoya mucho el poder
entender nuestra identidad, nuestras diferencias.

¢Sinti6 discriminacion en algin momento, en
algunos lugares?

No, pero yo si siempre me cuidaba, me mimetizaba, porque
sentia que no estaba preparada para poder debatir o para
poder enfrentar las miradas, incluso. En la universidad nunca
dije que era awajun o wampis. Yo venia de la selva. Como
mucha gente no conoce la selva, no preguntaban. Si habia
una curiosidad, yo evadia con ciertas respuestas asi stper
generales.

Muchos han tenido experiencias similares, Dina.

Sidices que eres awajun, sidices que eres indigena, siempre te
van a mirar como alguien menor, con muchas carenciasy que
viene de esas carencias y que por lo tanto ciertas actitudes o
comportamientos o el hecho mismo de equivocarte el hablar
o de sacar mala o buena nota implica ello. Siempre esta
detras esa mirada, ese prejuicio. Entonces, queria insertarme
como persona “normal” y competir igual.

"Porque yo veo el mundo asi, mi territorio, awajun y wampis, y el Pera"

Si, lo comprendo

Hasta que llegd un punto de identificarme y todos me
miraban, pero ;por qué ti nunca has dicho que eras..? Y, ;por
qué tenia que decirlo?, respondia. Quiza me cuestionen, pero
esa fue mi decision de poder cuidarme porque asi me sentia
protegida.

Me impresiona escucharla

Me sentia bien.
¢Dina, qué le hizo escribir poesia?

A mi me interpelaba mucho, y me gusta también, el discurso
oficial que vende un Per( diverso, un Per multilingtistico,
un Pert de colores. Entonces, siempre, eso siempre esta
presente en el discurso oficial, intelectual, y yo decia, pero
donde esta esa diversidad, cémo se manifiesta esa diversidad,
como dialoga esa persona con la diversidad. Porque yo sentia
mucho atropello hacia los pueblos indigenas, no solamente
a los awajun y wampis, sino los ashanincas, los shipibos, los
huitotos, la historia del caucho, los ashanincas en la época de
la violencia. Y luego, ya después de eso, cémo estan siendo
las politicas a nivel nacional en cuanto al cuidado de salud o
del cuerpo del territorio. Y el acceso también a los servicios
basicos, ¢no? Si has ido a las comunidades sabes como estan
estructurados, no tenemos universidades, apenas hay escuela
primaria, luego la secundaria y ya, si la gente no tiene dinero
o0 apoyo de nadie, no sabes donde ir.

Hay otras prioridades

Me interpela mucho este discurso oficial, pero que no se
traduce en los hechos. No hay un diadlogo de esa diversidad
bonita en el acceso a oportunidades, en la igualdad de
derechos. Eso veia.

Me reconozco después que publiqué
mi poemario porque antes es
bastante complicado, ;:no? de poder
decir que eres poeta...cuando tienes
tanta criticaliteraria, tanta mirada
en ese sentido; para que te digas
que eres poeta, qué produccion
tienes, cual es tu trayectoria, o cual
es tu propuesta, lo menos. Me costo
muchisimo identificarme como

poeta. ‘ ‘




Cuerpo

Entonces...

También lo veia dentro de mi. Porque yo veo el mundo asi, mi
territorio, awajan y wampis y el PerQ. En el discurso oficial,
todos somos Estado, pero en ese Estado, yo siempre me he
visto como una burbuja. Vivo en mi territorio o soy de esa
burbuja y puedo salir, irme al Estado que nos dice que somos
parte, pero en la realidad no, yo siempre veo eso como un
discurso. Y dentro del territorio, awajin y wampis, también he
sentido muchas tensiones...

iQué ilustrativo lo que dice!

El Estado concentr6 toda su energia en otro que no es ni
awajun ni wampis; pero no estaban viendo lo que ocurria
adentro. Por ejemplo, cémo estan siendo tratados los nifios,
las nifias, cual es el rol de la mujer, como estd nuestro
territorio dentro, las problematicas que tenemos, cémo lo
resolvemos, en qué quedaron nuestras tradiciones, cdmo nos
estamos comportando frente a ella. Un poco como que eso
se quedo, a mi entender, postergado y la energia y la pelea
estaba con el Estado, con las personas que nos invadian. Eso
también fue una inquietud constante para mi y creo que se
manifiesta en mi obra.

¢Y en qué momento esta inquietud aflora? ;En qué
edad, en qué circunstancias espaciales, geograficas
se reconoce poeta?

Me reconozco después que publiqué mi poemario porque
antes es bastante complicado, ;no? de poder decir que eres
poeta...cuando tienes tanta critica literaria, tanta mirada en
ese sentido; para que te digas que eres poeta, qué produccién
tienes, cual es tu trayectoria, o cual es tu propuesta, lo menos.
Me costé muchisimo identificarme como poeta. Yo decia he
estudiado literatura, soy traductora, intérprete porque hacia
ese trabajo también. Pero luego, ya después que publiqué el
poemario y fui viendo la acogida que tenia, recién he podido
identificarme como poeta.

En torno a los mundos wampis y awajun, ;qué
diferencias y coincidencias hay con la relacion
hombre-mujer en este mundo criollo blanco
occidental y el mundo wampis y awajun?

Yo naci, creci escuchando este discurso que asociaba a la
mujer a awajun y wampis con la cobardia, con el chisme,
dos ideas muy fuertes, ;no? Que la mujer practicamente
era objeto, ¢no? Habia esa idea de que a la mujer awajun
se le podia pegar para corregir, se le podia violar porque es
mujer, que no representa porque es mujer, no tiene fuerza en
la voz, no tiene fuerza fisica y por lo tanto no puede tomar
decisiones que pueden cambiar, digamos, la direccién de un
pueblo. En ese sentido, la mujer como que no tenia capacidad
de estudiar, menos podia ser autoridad, porque si estudiaba
de pronto salia embarazada, entonces la inversién y la fe en
ella ya habia fracasado. Yo creci enfrentando esa mirada en
la comunidad.

Dina, pero (lo que describe es el genuino mundo
wampis o el influenciado por Occidente?

En el genuino mundo wampis tradicionalmente la mujer no
tomaba decisiones tampoco. ¢Por qué? porque se casaban
de muy temprana edad. ElL matrimonio era arreglado por
los padres para proteger a la familia, a la mujer. Entonces,
la mujer nacia siendo esposa. Siempre he dicho eso. Porque
siempre habia alguien que ya estaba esperando matrimonio
con esa mujer que vivia en camino y desde el embarazo.
Entonces tu nacias y crecias siendo esposa de. Yo pude
acceder a los testimonios de mujeres que se habian casado
ya con el arreglo matrimonial o con las descripciones de
mi abuela. Te das cuenta que la mujer no era feliz en ese
espacio, porque no habia decidido. Mi abuela me contaba,
encontraban a las nifias y arreglaban el matrimonio, los
papas decidian y llevaban a la nifia en la noche y acostaban
al hombre que iba a ser su esposo, al costado. Se lo dejaban,
la dejaban ahi. Y la nifia al despertar lloraba y se iba otra vez
a su cama, donde sus padres. Pero la obligaban a estar ahi o
a veces le pegaban.

¢De qué edad eran estas ninas?

Mi abuela no daba referencia de la edad, pero decia que no
tenian senos, porque siempre relacionaban con los cambios
fisiologicos de la mujer. Decia que no tenia senos, no
menstruaba, entonces se puede relacionar que tenia menos
de 10 afos.

Si. Dina, estas hablando de un mundo que no es el
idilico que, a veces observamos desde fuera cuando
vemos el mundo ancestral, pero, ;1o critica porque
ha estado en San Marcos y ha vistoroles distintos de
la mujer?

Desde la propia mirada wampis. Creo que es importante
también mirarlo desde la época, tener una mirada de que esto

"Porque yo veo el mundo asi, mi territorio, awajun y wampis, y el Pera"

65




66

Cuerpo

sucedi6 en el momento, en la época correspondiente. Yo no
digo que mis ancestros fueron fatales porque matrimoniaban
de esa manera, sino que siempre me he preguntado si esas
tradiciones la vamos a continuar o no, y de qué manera
nosotros en la actualidad, con todos los cambios que estamos
viviendo, nos sirve y nos afecta también. Si mis padres
hubiesen acordado un matrimonio desde temprana edad,
no estaria hablando ahora contigo, por ejemplo. Entonces,
¢como una decision modifica la vida de una persona, sea
mujer o varéon?

Yo miro eso, pero si me preguntan de cémo era la situacién de
la mujer en las comunidades o incluso antes que se formaran
las comunidades, siempre voy a estas practicas ancestrales
para poder entender y desde ese analisis que pueda hacer,
reflexionar y decidir sobre el presente y el futuro. Porque
siempre he dicho, siempre...

¢Esunarealidad que ha cambiado?

Si, ha cambiado. Y creo que es un cambio progresivo también,
porque incluso hay matrimonios de temprana edad. Lo que
yo observo es que es importante acceder a la informacion,
mas alla de si eso te contamina o no. Entonces, dentro de la
cultura también, si queremos vivir una vida plena, debemos
preguntarnos también cudl es esa vida de calidad que nos
hace felices a nosotras como mujeres dentro de la comunidad.
Por eso siempre he cuestionado ciertas practicas culturales
como se denominan, que estad a la moda ahora a raiz de esas
denuncias que salieron. ;Qué de esas practicas conservamos
y qué dejamos a un lado?, en qué nos aporta a nosotras y en
también a nuestra cultura y a nuestra nifiez, porque tenemos
que pensar en eso, proyectarnos, porque a mi no me gusta
romantizar la cultura, me gusta mucho lo tradicional, me
gusta mucho valorar ello, pero si dentro de lo tradicional hay
elementos que afectan y atropellan mis derechos, yo creo que
es momento de dejar a un lado y rescatar lo que nos suma.

¢(Podemos saber cuales son ideas ancestrales y
cuales occidentales?

Mmmm, si, pueden ser constructos occidentales. Porque
en el Pert yo no sé si el derecho que se aplica en el Pert
es directamente peruano. Es un derecho romano, creo yo,
o sea, de pronto si nos falta construirnos nuestros propios
conceptos, nuestros propios elementos.

Siempre estamos con muchas ideas intercaladas, por eso a
mi siempre me gusta esto de ir cogiendo como pedacitos
de cosas que si nos sirven y actuar sobre ello. Ahorita no
podemos hablar de la pureza y yo estoy en contra de eso.
Porque para ser sujetos puros no sé donde tendriamos que
estar, en una capsula en X planeta.

Vamos a terminar la conversacion con esos criterios. Me
ubico mejor en esto que esta explicando sobre el hombre y
la mujer, cuando leo su poema Palabra del hombre wampis.

Oye si.

"Porque yo veo el mundo asi, mi territorio, awajun y wampis, y el Pert"

Dice: nunca se escucha la palabra de la mujer. Las
mujeres son como piojos, hablan sin fundamento. Esto
que has explicado se refleja en este poema, ;verdad?

Si, si, si.

Bien, pero esto me lleva a lo que acaba de afirmar también
respecto a construir su personalidad con retazos de aquiy de
alla. Eso lo dice con bastante claridad en algunos poemas y
lo estoy escuchando en su declaracion. Dice, yo no sé qué tan
lejos estoy de la gente de mi pueblo. A veces siento que muy
lejos, veces siento que muy cerca.

Si, si.
¢Me puede explicar estas ideas, por favor?

Es el tema de la migracién, que nos lleva a pensar en ello. Yo
estoy en Lima desde 2003. Viajo a mi comunidad, estoy como
tres meses o un mes o una semana y regreso. Ese ha sido mi
vida desde que tengo 12 afios, por mis estudios, siempre esa
es la dinamica, mayor. Pero nunca se me conflictu6 la idea de
saber a donde pertenezco realmente, o sea, nunca entré en
crisis. Para mi siempre ha sido claro que mi territorio esta alla,
pero que por el paso del tiempo estoy en diferentes ciudades.
A eso le llaman sujeto migrante. Yo hasta ahora me cuesta
decir que soy migrante y que vivo en Lima, porque yo siempre
me identifico, soy de Santiago, pero vivo en Lima, pero mi
territorio esta alla. Y siempre me ha gustado, no sé, tener
esta, como un tubito de conexiéon con mi territorio, ;no? Un
tubito de conexién imaginario, digamos, porque, por ejemplo,
en San Marcos habian problemas grandes y mis amigos salian
a marchar, salian a hacer plantones, y yo sentia que esa
carga no era para mi. La carga estaba en mi territorio. Y ese
territorio que mis compafieros no entendian, o que el Pert no
entendia. Y siempre ha sido eso. Los problemas del pais y mis
problemas en el territorio.

Qué reveladora su reflexion, Dina. Dice en el poema
Transicion, a esta gringa que le menciona cosas
sobre como debe de proceder: te respondo gringa
curiosa que no soy de aca ni de alla naci awajun
creci wampis, mi adolescencia huele a sierra. Es
un norte muy sélido en tu vida. No quiere sentirse
solamente wampis o awajun. Cuenteme sobre esto,
por favor, Dina.

Lo que pasa es que mi formacién ha sido en Jaén. Entonces,
para mi ha sido impactante esa parte porque ahi aprendi a
comer queso, pescado de mar. En Jaén aprendi el castellano
también. Son retazos que vas adquiriendo, y vas sumando
dentro de tu vida, pero no quedas encasillada ahi. Lo mismo
me ocurrié en Lima, ¢no? Lima fue la universidad, construia
amigos, tuve mi hijo, tengo un hijo de 14 afios. Y es aca donde
puedo relacionarme con mucha gente que viene de provincias
o del extranjero. Publiqué mi libro, voy al cine, teatro, a fiestas.
Entonces, es también parte de uno. Pero no puedo decir, soy
de Lima, como otras personas migrantes. Y esas cosas no me




Cuerpo

Suelo reflexionar en awajun y wampis.

Y también en castellano, por ejemplo,

no sé si ubicas a Yasnaya Aguilar,
lingiiista mexicana, decia, claro, tenemos
nuestralengua maternaindigena, pero
también hemos aprendido una segunda
lengua, que es el castellano, conla cual
nos comunicamos y es nuestro idioma

también. a ‘

conflictian. Puedo llegar a Jaén y decir si aca estuve cinco
afios, estudié, pero no soy de Jaén. En cambio, cuando voy a
mi comunidad, me sucede algo diferente, este es mi territorio,
esta es mi tierra, espacio. Aca esta mi familia, vivié mi abuela.
Y es una concepcion bastante diferente.

Y eso se refleja en la poesia.
Entiendo, piensa y reflexiona en awajun

Si, a veces si, si. Suelo reflexionar en awajun y wampis. Y
también en castellano, por ejemplo, no sé si ubicas a Yasnaya
Aguilar, linglista mexicana, decia, claro, tenemos nuestra
lengua materna indigena, pero también hemos aprendido
una segunda lengua, que es el castellano, con la cual nos
comunicamos y es nuestro idioma también. Asi que si pienso
también en castellano, escribo también en castellano, pienso
en awajun, pienso en wampis.

Dina, si un funcionario de los censos le pregunta
por suidentidad, ;qué responde?

Digo que soy awajun y wampis. Y hablo awajun, wampis y
castellano. No me hago problemas. Creo que uno debe tener
una identidad y sentirse feliz, porque eso le nace, no porque
un antropoélogo, un linglista, un sociélogo lo diga, estoy en
contra de eso, que alguien a través de la teoria te diga quién
eres. Uno tiene que identificarse de acuerdo a como se siente,
de acuerdo a cémo ha sido su proceso también, porque uno
vive sus propios procesos, los asume, los entiende. A mi me
gusta entender mis propios procesos y tener mis propios
conceptos. Y si alguien no coincide conmigo, es su problema,
en realidad, no mio.

Desde esa posicion de defender lo tuyo.

Si claro, el hecho de que tu seas indigena no quiere decir que
no vas a ir a la mejor universidad del mundo o no vas a tener
dinero o no vas a tener una buena casa. Eso no te limita. Eres
indigena, pero eres humano, Entonces, como humanos, creo
yo, debemos mirarnos con horizontalidad, aunque a muchos
les cuesta, ¢no? Les cuesta y les duele.

Bien. Escucho que es mama de un niiio de 14 aiios.

Si, si. Se llama Sebastian.

¢El papa es wampis? Perdone, por preguntar sobre
estos temas, pero creo que es parte de lo que
estamos conversando, identidad y vida...

No, es de Loreto, viene también de una familia diversa, su
papa es colombiano, su mama shawi.

Tiene un poema que se llama Mi Temor, que
dice: “Cuando te veo, temo enamorarme sin fin,
temo sentir tus brazos”. Es evidente que hay un
sentimiento amoroso entre un hombre y una mujer
en este poema. ;Le resulta dificil tener vinculos
sentimentales con personas que no son de su
cultura, Dina?

Mmmm. No, no me resulta dificil. Lo que me resulta dificil es
entenderse como humanos porque en la convivencia cada
uno viene con sus propias historias, su propia formacion y
yo soy una persona que se adapta muy rapido en diferentes
contextos. A mi no se me complica mucho esa parte, pero si
rechazo que esa persona sea muy machista o que me ponga
trabas porque yo si soy de, como dicen, de alma libre.

No quiso ponerle un nombre de raiz ancestral a
Sebastian.

Bueno, se llama John Sebastian. John es el nombre de su
padre. Sebastian era el nombre del hermano de mi abuela,
uno de los guerreros de la familia. Entonces, yo elegi ese
nombre para mi hijo.

;Sabe awajin o wampis?

Estd aprendiendo, esta Sebastian esta

aprendiendo wampis.

aprendiendo,

Usa su nombre en el poema “Santiago se llama
Kanus”. Hay una pregunta, quiza incomoda, lo dice
en un poema en el que habla del suicidio. ;Has
pensado en el suicidio alguna vez?

No, mira, fijate, pero a mi alrededor habia muchas mujeres
que se suicidaban y también una vez vi a un primo gay que
se suicidd. Entonces tengo muchas primas dentro de mi
familia extensa que se han suicidado tomando lejia, tomando
barbasco, amarrandose el cuello con una liana o soga, o
cualquier objeto que encontraban. Y la experiencia mas fuerte
fue,..creo que tenia entre seis o siete afios, recuerdo clarisima la
escena, una mujer suicidandose con barbasco. Habia cortado
trozos de barbasco y estaba ya fuera de si, los masticaba y
masticaba, mientras la gente le seguia para quitarle, Y luego
la agarraron, la metieron en una especie de pozo para mojarla,
le metian manguera por la boca para que pudiera arrojar, pero

"Porque yo veo el mundo asi, mi territorio, awajun y wampis, y el Peri"

67




68

Cuerpo

Mi desesperacion siempre ha sido
desde entonces, ;como nos ayudamos?
¢Por qué nos tenemos que quitarla
vida? Y por eso he observado mucho a
las mujeres de la comunidad, porque
he visto mas mujeres awajun que

se suicidan, en comparacionalas

mujeres wampis.
S

la mujer no reaccionaba. Y fallecié, estuve en todo el proceso
del velorio, del entierro, y la causa era que la mujer se habia
enterado que su hermano habia embarazado a la hija de su
esposo. Y como le tenia mucho miedo al esposo porque al
enterarse le iba a pegar y tenia mucha vergiienza, entonces
por eso se habia suicidado. A mi nunca se me vino la idea de
suicidarme en ningtin momento. No, no.

¢Cree que estos desajustes son culturales?

Voyaterminarlaidea. Midesesperaciénsiempre hasido desde
entonces, ;cémo nos ayudamos? ;Por qué nos tenemos que
quitar la vida? Y por eso he observado mucho a las mujeres
de la comunidad, porque he visto mas mujeres awajun que se
suicidan, en comparacién a las mujeres wampis.

Si, son tragedias que no se conocen bien

Entonces, a pesar de todos los problemas que puede pasar una
mujer en la comunidad, no tiene ningln ingreso econémico,
encima su marido le pega, tiene que ir sola con el hijo en el
brazo a la chacra, etcétera, todas las cosas que pasan, las
mujeres siguen de pie. Y eso también ha sido para mi un
elemento bastante admirable. Estos aspectos fortalecen a uno.

¢(Cree que el caldo de cultivo, el sustento, la
explicacion mas general esta en los desajustes
culturales que enfrentan las mujeres que se
suicidan?

Yo queria tener esa respuesta, pero las mujeres a awajun
enfrentan las mismas situaciones fuertes que las mujeres
wampis, pero ellas se suicidan mas. Entonces, esa respuesta
no se me fue al agua. Creo que son muchos factores que
implican o impactan esto.

Si, seguro...

Yte hablodelasalud mental,yte hablo desde el conocimiento.
¢Coémo estad la salud mental de las mujeres indigenas en
general, no solamente awajun y wampis, en las comunidades?
¢Y como la de los hombres y nifios? ;Qué cuidado tenemos

"Porque yo veo el mundo asi, mi territorio, awajun y wampis, y el Pert"

nosotros con nuestra salud mental? Nuestro cuerpo, mas alla
de la defensa del territorio y el espacio que habitamos. Y creo
que eso hace que algunas, no todas, tenemos esa fortaleza
de ir como batallando contra la corriente. Y como dicen en la
teoria, de pronto la solucién es el suicidio.

¢Tendrias la decision alguna vez, si se diera la
oportunidad de volver a tu territorio, quedarte alli
a vivir, compartir tu vida como un hermano nativo
que nunca salié de alli de manera permanente?,
Dina?

¢(Compartir mi vida te refieres a casarme?
Como pareja, hacer familia...

Mira, yo no tengo, digamos, un estereotipo de cémo seria mi
pareja, funciono de una manera muy particular, creo. No sé
como funciona, ademas. Pero para mi, siempre mi cuerpo, mi
mente y mi alma tienen que estar conectadas y sentirme muy
bien, muy feliz con la persona con quien estoy.

Significa que esta posibilidad podria darse si se dan
estas condiciones.

Podria darse, si, pero si tengo dudas de que, por ejemplo,
esa persona pueda tomar como excusa su no acceso a la
educacion para maltratarme o para hacerme sentir mal, no
podria estar en ese espacio.

Es un asunto complejo, pero ;estan tus planes
volver a tu comunidad?

Si, si, si. Yo de hecho tengo muchos suefios para hacer en
mi comunidad, muchos trabajos, proyectos. Pero primero
quiero cerrar los pendientes que tengo en mi vida personal y
profesional y ya con eso podria ir.

¢{Qué haces en tu vida profesional, Dina, para
sustentar tu vida?

Hago trabajo de traduccién, interpretacién y también elaboro
materiales para el Ministerio de Cultura. Trabajo en temas de
interculturalidad o a veces hago o dicto talleres o charlas.
Pero estoy asi de manera independiente, no tengo un trabajo
fijo en una oficina.

Entiendo. Asi como has mencionado en tu poema
sobre la realidad de la mujer awajun nada idilica,
¢qué cosas positivas puedes extraer de la relaciéon
hombre mujer que has conocido en tu territorio?

Que cuidaban mucho de la familia, que los nifios crezcan
dentro de la familia, dentro del hogar. Es curioso porque a
mis padres siempre les preguntan cémo hiciste para educar
a tus hijos o hijas y cémo asi ellas te hicieron caso. Porque
hay muchos profesores que no educaron a sus hijos y se




Cuerpo

dedicaron a otras actividades. Entonces dentro de la familia
tradicional se cuidaba mucho esa parte y creo yo tiene que
ver mucho con la relacién emocional también de que todos
teniamos que crecer en un hogar, en una familia. Pero claro,
ahi uno puede discrepar cémo estaba la salud emocional en
esa familia, pero la idea macro era que no tenian que estar en
este estado de abandono. Esa idea a mi me gusta mucho, que
la familia se cuide.

¢Y ;cual es el papel de la comunidad en la educacién
de los hijos y en la relacion hombre -mujer, la que
conoces desde nina?

Cada familia, cada nucleo familiar, sea, papa, mama y sus
hijos se cuidaban, ;no? Veian la salud, veian la educacion,
asi como en cualquier parte del mundo. Pero si podia haber
cierta solidaridad en el sentido de compartir conocimientos
con otras familias. Por ejemplo, si se enfermaban, una sabia
decia, puedes curar con esta planta el dolor de estémago,
el tema del mal de gente, puedes curar con este. Y no era
remunerado, era por ese carifio que habia en la comunidad.
O si venia alguien, si se casaba alguien y no tenia chacra, no
tenia qué comer, entonces invitaba la familia que tenia chacra,
yuca, platano, para que pueda tener que comer, hasta que esa
familia joven pudiera hacer también su propia huerta o su
propia chacra. Habia ese espiritu de solidaridad. O alguien
cazaba animales, o jalaba un pez grande y se compartian en
la comunidad. O se hacian estas obras publicas que se llaman
trabajos comunales. Se limpiaba la calle, el camino, alrededor
de las casas y todos estabamos como unidos. Y ahora no hay
eso, ahora si alguien caza algo te venden o si produce palta o
choclo, te venden. Es parte del cambio que se esta viviendo.

Dina, ;conoces los procesos de autonomia que estan
viviendo algunos pueblos amazoénicos?

Si, me has hecho acordar de un mito que tenemos sobre
el diluvio, en wampis es el mito de Panky, la boa, donde
nos ilustran esta historia de como antes los humanos se
convirtieron en aves o animales, para darnos la oportunidad
de lo que ahora somos. Y creo que frente a todo lo que
estamos viviendo en este universo va a llegar a un techo y
necesitamos ese diluvio para poder cambiar el tema de la
hegemonia para que nosotros...

A mi me parece una apuesta bastante fuerte, muy desafiante,
si, porque yo ahorita he estado también mirando esta
propuesta de ser gobiernos auténomos, Pero como te decia,
siempre miro el territorio, porque ahora son como gobierno
autébnomo awajun gobierno auténomo wampis, son dos
territorios diferentes.

Entonces yo en son de broma decia que tengo pasaporte
para ambos porque soy awajun y wampis. Pero hablo siempre
como uno solo, esa es mi vision. Pero los que no son awajun ni
wampis miran diferente. Tenemos ahi dos batallas nosotros,
de poder avanzar, caminar con esta propuesta dentro del
pais, como tu dices, dentro del pais que esta hegemonizado
por los criollos o blancos, y luego empoderarnos en nuestro

territorio, porque estas propuestas dentro del territorio
también tienen que ser entendidas y asumidas para que
podamos caminar juntos. Si no, simplemente va a quedar
como una propuesta mas de alguien que suefia un mundo
diferente. Y esa parte de poder trabajar con nuestra gente,
de hacer, de asumir, cargar sobre nuestros hombros esta
responsabilidad. No lo digo en el sentido negativo, sino con
la conviccion de que si queremos este mundo, si queremos un
cambio que también sea amigable con nosotros, los pueblos
indigenas, cuesta mucho hacernos entender.

Porque falta formar personas que realmente tengan esa
consigna de influir, de generar, no sé, admiracién o de generar
confianza. Porque muchos que se hacen llamar lideres
también estan siendo muy cuestionados. Cuando se trata el
tema de dinero, la especulacién rebasa a la poblacioén, a las
comunidades. Entonces la desconfianza va aumentando, va
ampliandose. Entonces, esta idea de los gobiernos auténomos
no tiene legalidad, no estan siendo reconocidos porque
solamente se permiten como asociaciones. Pero a la vez se
esta trabajando dentro del marco del convenio 169. Entonces,
hay vacios que generan desconfianza, hay que convencer
al Estado y también a nuestra gente o convencernos a
nosotros mismos que nos merecemos una oportunidad y un
pensamiento diferente, un territorio diferente.

Y en ese sentido yo veo un doble trabajo que hacer. También
entiendo que las personas que lideran necesitan apoyo
emocional mas alla de lo econdmico, necesitan fuerza y creo
esa fuerza estd también en los jovenes, estan en los nifios,
en las mujeres y estan también en nuestras plantas madres.
Nosotros nunca hemos tenido acceso a los psicélogos, a las
psiquiatras que tanto creo yo de pronto hace bien aca en
las ciudades. Yo nunca le encontré sentido a eso. Para mi
es importante la planta madre, que es la ayahuasca. Que
cada vez que la tomo me siento renovada, siento que me he
limpiado no solamente el cuerpo, sino el alma. Y creo que
eso también falta en las comunidades. Y eso es uno de los
elementos que yo agradezco que mi pueblo, mis ancestros
me lo hayan heredado. Porque es un elemento que debemos
también practicar en las comunidades, aunque ahora se esta
perdiendo eso. Y siento que es una fortaleza que tenemos.

Dina, podemos continuar conversando, pero
tenemos que acabar. Muchas gracias por tu
comprension y tolerancia. Ha sido muy importante
conocerte.

Si, me he sentido muy cémoda y me parece una fuerza mas
que se esté reflexionando sobre nuestras identidades, sobre
los problemas que estamos viviendo. Y la verdad es que a
veces cuando estamos frente a estos problemas nos sentimos
muy solos, Porque necesitamos aliados, reunirnos, compartir.
Necesitamos recobrar fuerzas, compartir experiencias y lo
que pensamos. Estamos en ese camino y eso me parece muy
fortalecedor. Encontrarme con gente que esta pensando en
estos problemas y apuntando como pais, porque mas alla de
lo relegados que nos podamos sentir, estamos compartiendo
el mismo territorio que es Per(.

"Porque yo veo el mundo asi, mi territorio, awajun y wampis, y el Peri"

69




N

.-l

...—“*u .fﬂ.

Entrevistadér : H 6n M. «-..___:_:_'.' SR
! 4

(|




Cuerpo

Muchas gracias por el tiempo que nos va a dedicar.
Quisiera empezar conociendo como es su entorno
cultural, su familia.

Un gusto saludar desde Ecuador a nuestros hermanos de
Per(. Gracias por esa predisposicién de conocer a hermanos
de otros paises y saber como es la trascendencia de cada
uno de nosotros, como pueblos originarios. como pueblos
ancestrales, como pueblos indigenas de aca del Ecuador.
Bueno, pues, soy Margarita Guaita. Tengo 49 afios de edad.
Mi vida ha sido todo inmiscuido en el arte, la dirigencia desde
nifa, desde mis padres, muy orgullosamente. Mi madre,
Juana Flores y mi padre, Gregorio Guaita, grandes lideres
de nuestra comunidad, de nuestro pueblo. y pues, mi madre
lider netamente, compafiera de Dolores Cacuango, Rosa
Amaguafia, que han luchado por nuestros derechos como
mujeres. Mi padre, gran musico también muy dedicado a la
labor social, a la agricultura, a la ganaderia. Y asi es como he
venido yo, obteniendo una herencia de familia, de historia de
ancestralidad y de dirigencia.

Larga historia, Margarita...

Entonces, si ha sido algo muy largo, muy tedioso, muy duro
también porque de nifios que hemos empezado con mis
hermanos, tengo yo como 10 hermanos, siete mujeres y
tres varones. A la vez, en el camino nos hemos ido forjando
muy duro porque no hemos sido aceptados como indigenas,
siempre hemos sido discriminados y mucho mas como
mujeres. Pero pese a eso, nosotros hemos ido luchando,
forjandonos y venciendo esos obstaculos para hoy por hoy
nosotros practicamente somos un ejemplo a seguir como lo
catalogan los demas hermanos que tenemos aca en la en la
comunidad, en la parroquia y en las demas parroquias del
Ecuador. Ha sido y es duro, pero no imposible, porque ese es
un reto para nosotros como indigenas para llegar a este sitio
a este punto de nuestra identidad cultural. Y eso nos llena de
orgullo porque ha sido una lucha constante. No sé6lo mia, no
solo de mi familia, sino de todos nuestros hermanos indigenas
que estamos aca en el Ecuador.

Quisimos hacer una escuela de musica.
Pero después dijimos no, porque debemos
ampliar y mucho mas inmiscuirnos
entodaslaslineasdelartedela

cultura, dela cosmovision andinadela
medicina de incluso de la labor social,
tanto econémica, politica. Entonces,
ampliamos nuestro proyecto y por eso
mejor hicimos un centro cultural ... ‘ ‘

Ha formado familia...

Tengo dos hijas mujeres y un varén. Ya ellas han emigrado
0 estan en otros espacios. También digo nosotros, porque
juntamente con mi esposo mismo, mi compafiero de vida
siempre nos hemos tenido los dos juntos y eso bueno, también
agradezco.

¢Como es el trabajo en familia?

No, no siempre los jévenes repiten los pasos de los padres.
Empezamos desde 1990, ya con el centro cultural, empezamos
desde el inicio con un grupo de musica que llevaba el mismo
nombre de Nukanchik Yuyay juntamente con mi padre, mi
madre y mis hermanos. Empezamos con el grupo de musica;
al inicio éramos nosotros que recorriamos algunos paises y
nos invitaban.

Y bueno, pues quisimos hacer una escuela de musica. Pero
después dijimos no, porque debemos ampliar y mucho mas
inmiscuirnos en todas las lineas del arte de la cultura, de la
cosmovision andina de la medicina de incluso de la labor
social, tanto econdémica, politica. Entonces, ampliamos nuestro
proyecto y por eso mejor hicimos un centro cultural donde aca
tenemos mas de 200 alumnos jévenes, nifios, adolescentes, que
es que siempre estan inmiscuidos en todos los aspectos, en la
minga, en la en conservacién de de la ecologia, la conservacién
de nuestras raices culturales, la conservacion de incluso hasta
de nuestro idioma y de la vestidura.

Todo eso, es y ha sido bastante tedioso: tratar de que los
jévenes, los nifios, los adolescentes tengan un espacio libre
donde no existan riesgos, donde se pueda sacarles de las
drogas, del alcoholismo. Incluso, a veces, tenemos también
nifias que han sido violadas en la misma familia.

Y el centro cultural continua...

Por ese mismo motivo, nosotros hemos seguido conservando
este centro cultural. No le hemos dado ningln giro. Mas
bien, le hemos ido incrementando mas. Bien y en el manejo
del centro, en la administracion del centro hay mujeres y
hombres combinados. Si, yo siempre, como ellos me dicen,
soy la la mama de aqui.

Dejara en otras manos la direccion del Centro...

No me dejan descansar. Y bueno, sigo, sigo la dirigencia.
Sigo desde hace ya cuantos afios, no he cambiado, pero
si me gustaria que ya los jovenes mas que todo, mujeres,
se involucren y estén en esto poquito a poquito. Ya lo han
ido haciendo. Pero esta es nuestra misién: dejar un legado
y un semillero tan importante para que nuestras raices
culturales no se pierdan, y para que nuestra ancestralidad
se conserve en el mundo mestizo que nos llaman indigenas,
pero no saben que lo que se conserva es esta gran historia
que va marcando la vida misma para poder ir contando,
motivando mas y valorando lo que nosotros somos como
indigenas.

Un pueblo sin historia estd muerto

71




Cuerpo

¢A qué distancia de Quito esta tu parroquia y el
centro cultural?

No es mucho, De Quito para aca casi una hora en carro. Y
no estamos tan lejos tampoco de la ciudad, ya que debido al
aeropuerto estamos cerca.

¢Como se define una parroquia? ;Esta compuesta
por cuantas personas?

Es distrito y también parroquias, dentro de las parroquias
estamos las comunas. Las comunas de nuestro distrito
metropolitano de Quito. Son veintiun mil habitantes, mas o
menos.

Y, ;cuantas estan directamente vinculadas con la
cultura kichwa?, Margarita.

Son muy pocos porque aqui, la parroquia de Yaruqui fue
conquistaday, practicamente, acabada con nuestra gente, con
nuestras comunidades. Somos muy poquisimos indigenas. Es
por eso que a veces nos dicen que si el punto verde que tiene
Nukanchik Yuyay se termina, terminamos la conservacion de
nuestra familia indigena que todavia lo conservamos.

Yo no creo que eso pase con la fuerza que tiene y
los hermanos que la acompaian. No creo que eso
pase Margarita. La revista esta recogiendo estas
experiencias que nosinforman deunresurgimiento
del pensamiento y la accion indigena en todo el
continente. Los mapuches en el sur, los quechuas,
aymaras, los pueblos de la Amazonia en el Perq, en
el Ecuador el ejemplo que nos estas mencionando.
En Colombia y México, hay un despertar de
esta identidad indigena. ;Qué dificultades has
encontrado en este camino? Nos ha hablado de los
innumerables problemas que hatenido que sortear.
¢;Cuales han sido?

La discriminacion es lo que mas marcado en mi vida me ha
dejado. Es cuando decian los grandes misios, que nosotros
llamamos, querian botarnos de la parroquia, del pueblo, de
la comunidad, porque no éramos merecidos en llevar quiza
la vecindad. Eso es lo que mas me ha marcado porque incluso
a mis padres les pegaron. Pero bueno, nosotros éramos muy
pequefios que no podiamos defendernos...

Margarita se emociona en esta parte de la
conversacion y derrama lagrimas. Me emociona
verla, escucharla, trato de acompanarla en sus
sentimientos. Luego, seca sus mejillas y continda,
con mas brios...

..pero mi madre como mujer, como luchadora que fue que
nos ensef6 a levantar la cabeza para seguir con esta gran
mision de lucha. Entonces no les guardamos resentimientos

7 2 Un pueblo sin historia estd muerto

ni bronca, sino mas bien, les decimos que han sido una mente
muy confundida al no respetar, al no valorar que somos,
todos seres humanos. Pero bueno, gracias a esa gran lucha de
constancia de mantenernos unidos como familia, como aylluy,
nos ha servido para seguir adelante. Y ahora, la gente mismo,
toda la gente, ahora nos valoran, nos tienen ese gran respeto
porque hemos sabido demostrar no con violencia, sino con
mucha inteligencia para seguir adelante en esta lucha de
conservacion de identidad y mas que todo ahora que ellos
también nos ayudan a tener ese gran valor, ese gran respeto
y decir que nosotros, como cultura indigena, como mundo
indigena, somos un referente marcando con una historia,
un pueblo que no tiene historia estda muerto. Entonces esa
es la gran fortaleza que me ha durado, incentivado a seguir
adelante, para que decir que los jovenes nos van a seguir.

Margarita, ha ganado respeto de la comunidad.
¢Cual es el futuro de esta manera de pensar y de
vivir, esta manera indigena de ver el mundo, de
entender la realidad?, ;debemos contentarnos solo
con ser referentes, o es que hay un camino en el
que este movimiento indigena, este sentimiento,
se vaya imponiendo poco a poco en la comunidad
en general y se convierta en un poder politico que
tenga la capacidad de dirigir la sociedad?

Estoy segura de que si, porque por eso decia ahora no
solo me siento contenta de que haya ese respeto sino que
también me siento contenta de que ahora nosotros somos
también un referente bastante fuerte aqui en la parroquia,
en la comunidad y siempre, a veces también ellos mismos
nos estan pidiendo quizas ayuda, incluso ideas para seguir
en cémo ir en la parte politica, en la parte cultural, incluso
hasta la parte religiosa. Entonces, la parte educativa




Cuerpo

también, siempre nos estan llamando para poder coordinar
ideas, coordinar proyectos de alguna actividad que ellos
crean conveniente. Y entonces, si, si, estoy segura de que
esto va a tener una marcacion grande por eso es lo que
decia. Solo tenemos aca la preparacion ya de los nifos
jévenes y adolescentes que estan preparandose no solo en
lo cultural, también estan preparandose en muchas carreras
académicas que ellos van tomando. Pero con ese objetivo,
con esa misién de ir fortaleciendo a lo que nosotros
acd estamos, estamos inculcando impartiendo nuestros
conocimientos para ellos.

Comparto su opinién, Margarita. Willkauy esta
empeiada en ese proceso, en dar soporte, reflexion,
impulsando lo politico. No basta con oficiar
ceremonias de sacralidad, vestirse con vestidos
antiguos, conservar el idioma, si solo vamos a ser
un referente moral y marginal en la sociedad. Este
proceso requiere la unidad de todos los indigenas
en el continente Pachamama.

Se requiere una unidad urgente. Nos catalogan como tira
piedras, como corruptos, como delincuentes. Somos una
sola comunidad, un solo ideal, un solo pensamiento, como
siempre lo llamamos nosotros, vamos a la unidad, a la
unidad urgente de todas las comunidades indigenas de todo
el mundo, asi porque solo asi con inteligencia, podremos,
estoy segura de que vamos a llegar no solo a dirigir un
pais, sino a dirigir a todo el mundo. Porque de verdad es
que esta unidad de todos nuestros hermanos indigenas es
muy importante, porque ya basta de que en las calles nos
maten con las armas. sino que vayamos haciendo nuestra
conveniencia, que sea un pensamiento comunitario para
trabajar y seguir en adelante.

Comparto sus ideas, esto hay que impulsarlo y
fortalecerlo. Vamos terminando esta conversacion
y quisiera que nos cuente como es la relacion del
hombre y la mujer en el mundo indigena. ;Como
esto ha sido afectado por los valores occidentales?.

Mi pensar, mi sentir es lo que siempre yo digo y es desde
dondeyo empecé, desde lafamiliaatenerigual de derechos,
igualdad de deberes. Igualdad quiere decir la mujer y el
hombre juntos al lado, ni uno adelante ni uno atras. Cuando
dejemos de pensar por uno mismo ahi va a acabar este
individualismo que existe en todo el mundo, porque no es
solo acé en Ecuador, sino en todo mundo, que piensan que
la mujer es solo para la cocina o para crianza de los wawas
y que el hombre es solo para traer el dinero. No es asi,
sino que esta todo junto. Y es por eso que yo he trabajado
desde la familia. Desde ahi, empezamos a ver que se va
a hacer mas clara nuestra misién y nuestro objetivo para
poder dejar de pelear contra nosotros mismos o quizas de
pelear o tratar mal a las personas, a los nifios, a los jovenes
o a la mujer o al hombre. Entonces, es por eso que yo digo
un llamado de que dejemos de pensar por uno, de que
hemos de pensar y vivamos y pensemos de que nosotros
todos somos un ser humano con sentimientos y con mucha
costumbre y se respete a todos porque todos somos iguales,
somos capaces para dirigir. Todos los seres humanos somos
muy inteligentes y no hay necesidad de irnos a la violencia,
sino de irnos a un didlogo a una conversacién y verad que
todo va a terminarse en paz hasta las grandes guerras se
terminaran con un dialogo, pero dejando de lado nuestro
pensar, es decir que todos tenemos muchas ideas y si
unimos las ideas, seran que el pais el mundo entero serd
muy préspero, muy fructifero. Y no habra estas guerras tan
caoticas que tenemos tanto en nuestras comunidades, en
nuestros hogares como en los paises.

Mi pensar, mi sentir eslo que
siempre yo digoy es desde donde
yo empecé, desdelafamiliaa
tener igual de derechos, igualdad
de deberes. Igualdad quiere

decir lamujer y el hombre juntos
allado, ni uno adelante ni uno
atras. Cuando dejemos de pensar
por uno mismo ahiva aacabar
este individualismo que existe en
todo el mundo,... a‘

Un pueblo sin historia estd muerto




Cuerpo

Bien, Margarita. ;Qué podemos rescatar del
feminismo europeo?

Yo creoquesiperolotnicoquelesdigoalas mujeresfeministas
y a los hombres machistas es que dejemos a un lado nuestros
resentimientos, porque eso nos trae solo sufrimiento. Y asi,
por eso no nos deja ser felices. Vivamos el hoy, el segundo,
el minuto que en esta vida lo estamos haciendo. Y solo asi
vamos a ser felices y vamos a dejar de ser muy partidistas.
Dejamos de ser muy seccionalistas, solo asi vamos a poder
lograr y nuestras hermanas feministas, dejemos a un lado
eso y compartamos mas con todos, sin importar sexo, color,
ni religién, ni nada, y veran que vamos a lograrlo. Y vamos
a conquistar muchos proyectos que tengamos en mente y
vamos a llevar a un pais o a liderar mucho mejor y a guiar a
todos nuestros hermanos.

Una ultima pregunta: ;como es que se organiza el
tema religioso en el ayllu en el que vives? ;Se han
rescatado algunos saberes sacros, ancestrales?

Bueno, yo te voy a hablar desde mi experiencia, desde
mi vida. Porque a nosotros desde nifios nos han formado
nuestros padres de que debemos respetar, porque todo lo
que tenemos en nuestra vida enmarcada siempre en como
el espiral de la vida misma. Desde el punto que empezamos,
giramos alrededor y regresamos al mismo punto y en el punto
donde empezamos y vamos extendiéndonos mas, siempre
nos encontramos con esto de la religion. Si nos peleamos con
religiones nos vamos a sacar los ojos, como decian nuestros
padres. Pero si respetamos y vamos de la mano todos juntos,
veran que podemos hacer muchas cosasy asi es lo que hemos
logrado. El padre de la parroquia da la santa misa y nosotros
también escuchamos la santa misa. Y luego vamos nosotros

74 Un pueblo sin historia estd muerto

...loinico que les digo alas mujeres
feministas y alos hombres machistas

es que dejemos aun lado nuestros
resentimientos, porque eso nos trae solo
sufrimiento. Y asi, por eso no nos deja

ser felices. Vivamos el hoy, el segundo,

el minuto que en estavidalo estamos
haciendo. Y solo asi vamos a ser felices y
vamos a dejar de ser muy particlistas.a ‘

también a celebrar al lado del mismo padre, hacemos
nuestras ceremonias ancestrales. Hemos logrado también
de que los padres sepan valorar y sepan tener ese respeto
tanto al sincretismo religioso como lo ancestral andino. Asi es
como aqui en Yaruqui lo hacemos. Entonces hemos logrado
ese gran reto que también los padres vayan entendiendo,
entrando en razén de que para qué pelearnos, para qué sin
inventar por religiones. Si sus grandes templos, sus grandes
iglesias, estan construidos encima de nuestros sitios sagrados.

Margarita, me has ensefiado muchisimo esta
maiana y seguro que los lectores van a conseguir
lo mismo. Quedé muy agradecido por haberte
conocido y de establecer esta vinculacion que,
espero, se prolongue, junto a tu voz y mensaje.

Gracias a ti, hermano y a la revista Willakuy.




Entrevistaa Willka

Lafeminida

masculinida

sagradas

1| A
!
 Entrevistador: Hugo Chacon M. 1L

a '

u

e

Willka Pacha, vive en el Cusco y es Quillayaya -sacerdotisa de la Luna-, asi se identifica, maestra, guia espiritual. Forma

parte de una comunidad, panaca, que centra sus actividades en la atencién de los enfermos. Avanzando con calma -
pero a paso firme se esta haciendo de un lugar en la, cada vez mas compleja, sociedad sur andina. Nos ha concedido un

momento de su tiempo para conversar sobre sus actividades y compartir su pensamiento. Con ella y su comunidad, la

sabiduria ancestral vive, se renueva y se multiplica.

r_.' —l-'\-'l

-

La feminidad y la masculinidad son sagradas



76

Cuerpo

... mi familia es catélica, pero en

el trayecto de mi vida necesitaba
practicamente conocer y sentir

otro tipo de espiritualidad. Fue asi
que, hace mas de 10 afios, empecé

con las plantas medicinales, conlas
ancestrales, como la ayahuasca, el
wachuma. Empecé a conocer personas
que conocian este mundo, pero eran
netamente andinas, indigenas que

conociandelas plantas ‘ ‘

Willka, gracias por darnos la oportunidad de
conversar contigo. ;Es tu nombre de nacimiento
Wilka Pacha?

Yo tengo otro nombre, con el que he nacido, que me han
puesto mis papas al nacer, pero durante el trayecto de mi
vida espiritual, por mi trabajo con plantas ancestrales, he
ido teniendo este nombre, Willka Pacha. En realidad, me
lo han puesto los espiritus ancestrales y el maestro mayor
con el que hemos aprendido. En mi comunidad me conocen
con este nombre, somos personas que trabajamos con
plantas sagradas y que conocen de la energia cuerpo y de
su identidad. Las personas que estan metidas solo en esta
sociedad me conocen con el anterior nombre y a veces como
que me confunden.

iQué bien, Willka! Emociona saber de tu identidad
con el mundo andino. ;Y como nace esta inquietud?
Supongo que con tus padres no tenias las
condiciones para dar este paso. ;Como fue este
proceso?

Exacto hermano, mi familia es catoélica, pero en el trayecto
de mi vida necesitaba practicamente conocer y sentir otro
tipo de espiritualidad. Fue asi que, hace mas de 10 afios,
empecé con las plantas medicinales, con las ancestrales,
como la ayahuasca, el wachuma. Empecé a conocer personas
que conocian este mundo, pero eran netamente andinas,
indigenas que conocian de las plantas. Porque hay muchas
personas ahora que saben de estas plantas ancestrales,
pero no tienen el conocimiento suficiente para valorarlas y
conocerlas en su forma ancestral, sino la trabajan de manera
lucrativa. Ya de muchos afios han estado trabajando, incluso

La feminidad y la masculinidad son sagradas

los maestros mayores, que han llevado esa sabiduria de
generacion tras generacion. Entonces, durante este tiempo,
con este hermano, he empezado a entrar a este mundo, a
conocer, porque yo tampoco conocia, pero en mi ser interior
sentia que tenia que estar ahi porque sentia que me hacia
falta algo, era la espiritualidad, sentia que habia un vacio
interno de espiritualidad y de conocimiento mas que nada,
¢no?, porque sentia todo lo que veia, que era del Ande, lo
que era de nosotros, no compaginaba con lo que tenia en
ese momento. Entonces sentia que habia algo mas que
faltaba en mi vida. Entonces fue en ese entonces que entré
al conocimiento de las plantas y casualmente es como que se
dio todo, empez6 a darse todo; exactamente en el momento
preciso donde tenia que ser encontré a las personas. Desde
ese momento he crecido, vi el conocimiento ancestral que
realmente guardan las plantas, y fue ahi donde empez6 mi
camino.

Ylo haces en comunidad, hay un grupo de gente que
te acompaiia con las mismas inquietudes que til...

Si, en realidad lo que es plantas, ceremonias y todo eso
siempre trabajamos en comunidad porque es importante, la
comunidad es importante para nosotros, entonces tanto las
plantas como otras cosas se trabaja en comunidad.




Cuerpo

o menos tiene tu

¢(Cuantos miembros mas
comunidad?

Normalmente en la panaca, somos mas de 10, pero como
que cada uno también hace su vida. No es que estemos todos
juntos ahi para siempre, sino solamente nos reunimos en
ceremonias o cuando se hacen trabajos, ofrendas y todo eso
también nos reunimos o en dias importantes, solsticios. Pero
normalmente, cada uno hace su vida; pero en el Cusco hay

...en el Cusco hay muchas
panacas, muchas otras familias
mas que también caminan,

con lo que es medicinas o con
otros conocimientos también
ancestrales andinos.[...] Los
hermanos mayores siempre estan
en contacto con nosotros, sonlos
que nos enseilan y guian, porque
es importante para ellos que el
guiado sea siempre constante;

muchas panacas, muchas otras familias mas que también
caminan, con lo que es medicinas o con otros conocimientos
también ancestrales andinos.

Estos hermanos mayores que te enseinaron,
contintian en contacto contigo

Si. Los hermanos mayores siempre estan en contacto
con nosotros, son los que nos ensefian y guian, porque es
importante para ellos que el guiado sea siempre constante;
no es porque has aprendido y ya llegé, digamos, un punto de
aprendizaje en el que td ya puedes hacerlo solo, que te dejan
ahi, sino en cualquier momento t puedes ir, ellos también. Se
comunican, en las reuniones o en fechas especiales también
nos reunimos con ellos o cuando necesitan ayuda también
nosotros subimos.

Ahora ;como se contactan con ustedes las personas
que requieren atencion?

Normalmente es a través de las personas con quienes
ya hemos trabajado, ayudandolos. Esas personas nos
recomiendan; nos traen mas personas. Es practicamente de
boca en boca, por recomendacion, mas que nada.

(Y qué tipo de problemas de salud atienden?
En realidad trabajamos todo porque la medicina ancestral
de las plantas trabaja todo lo que tiene que ver con la parte

fisica, emocional, psicologica, espiritual. Trabaja todos esos
puntos de nuestro cuerpo. Vienen personas con problemas de

La feminidad y la masculinidad son sagradas

77




78

Cuerpo

Buscan laraiz dela enfermedad.
Por ejemplo la ayahuasca, trabaja
buscando la profundidad del ser,
entonces es como que entraybusca
qué esta causando eso y uno piensa
que puede ser por algo diferente,
pero enrealidad es otra cosalo que
esta causando esa enfermedad,

lo saca, oigual las emociones,olo
que creemos que son trastornos
psicologicos. Entonces eso lo vas
sacando y te valimpiando.

salud o con problemas psicolégicos o emocionales. Entonces,
se les da un tipo de dieta, se les indica qué tienen que
hacer antes de la toma de esas medicinas y en qué fechas,
porque también trabajamos con fechas especiales como
las lunas llenas y nuevas. Entonces, trabajamos de acuerdo
a estas fechas e indicamos a las personas qué tienen que
hacer y después de esto se les hace la ceremonia y todo asi
ancestralmente.

(Y qué diferencias encuentras entre la medicina
ancestral y la occidental?

Mucha diferencia, hermano. La medicina occidental son
solamente quimicos que han sido sacados de las plantas,
pero en realidad son quimicos en el cuerpo que ya estan
ingresando por nuestro torrente sanguineo. Y lo que
hacen estas medicinas es desequilibrar el cuerpo porque
normalmente nosotros tenemos un equilibrio que es en su
totalidad normal y, cuando el cuerpo se va desequilibrando,
vamos enfermandonos emocionalmente, espiritualmente
o fisicamente también. Lo que a la mayoria le pasa, es una
enfermedad fisica, entonces estas medicinas solamente
alivian el dolor del momento.

No te curan...

O sea, no te curan; solamente te desequilibran el cuerpo.
Entonces, tu subconsciente piensa que te estas sanando,
pero en realidad no; solo alivias el dolor del momento. Pero
en realidad no saca la enfermedad de raiz, no lo cura, no te
da un tratamiento. Hace que dependas de la farmacéutica
porque aca no hay personas sanas. En la ciudad, al menos,

La feminidad y la masculinidad son sagradas

la persona nunca se puede sanar. Siempre tiene enfermedad
de algo, siempre le pasa algo, entonces siempre recurre a
las farmacéuticas. En el caso de las medicinas ancestrales o
también holisticas, que no sélo hay aca sino hay en muchos
paises, en Asia, en las comunidades.

¢Como actian estas plantas ancestrales?

Buscan la raiz de la enfermedad. Por ejemplo la ayahuasca,
trabaja buscando la profundidad del ser, entonces es como
que entra y busca qué esta causando eso y uno piensa
que puede ser por algo diferente, pero en realidad es otra
cosa lo que esta causando esa enfermedad, lo saca, o
igual las emociones, o lo que creemos que son trastornos
psicolégicos. Entonces eso lo vas sacando y te va limpiando.
Entonces, a medida que ti vas usando esta medicina, pero
con un guia que esté preparado para esto, cuando tu vas
haciendo este proceso lo que hace es sanarte porque
va limpiando tu cuerpo, no s6lo te desintoxica sino que
también maneja tu psicologia y tu espiritualidad; te hace
dar cuenta que tl tienes que autosanarte y, en este caso,
¢qué hace? hace que ti tengas una mejor alimentacion.
Entonces empiezas a consumir cosas naturales; tratas ya
de dejar de lado lo que son comidas procesadas; dejas
también lo que son las farmacéuticas de lado; a buscar
cosas mas sanas para tu cuerpo. Y de esta forma tu cuerpo
que esta desequilibrado empieza a equilibrarse, esa es una
de las formas.

¢Yquétipodedificultadesencuentranenlasociedad
convencional para el desarrollo de esta actividad,
Willka? ;Con qué problemas te has encontrado?

En realidad pienso que es la falta de informacién,
hay muchas personas que no saben de las medicinas
ancestrales y es como que les tiene miedo y no te den la
suficiente confianza para trabajar. O de repente, no vienen
muchas personas a sanarse, a curar, o ya lo buscan como
altimo recurso, porque siempre recurren primero a lo que
es la industria. Y también hay mucha gente que mal usa
la medicina, piensan que el uso de las plantas ancestrales
es algo sencillo, es algo que se aprende de la noche a la
mafana. Entonces pasan muchas cosas con las medicinas
o con las personas que les dan.

Pero, en el gremio médico han encontrado quiza
alganpronunciamiento,uoposicionenlasociedad...

Hasta el momento no, no porque manejamos como tiene
que ser las medicinas, pero si conozco casos de personas
que no saben usar la medicina o no tienen ese conocimiento
verdadero de un chaman, de un shiripiari verdadero, y lo
mal usan o se van a tomar asi homas, o por conocer, o por
divertirse. Ahi es donde pasan consecuencias, donde los
familiares o la sociedad te empieza a decir que es una
droga, que es un alucindégeno, que eso te hace dafio o que le
empiezan a echar la culpa a la medicina a lo que le pasé a
esa persona. Es un problema, pero en nuestro caso no nos ha
pasado todavia.




Cuerpo

¢Crees que estas actividades de curacion y uso de
plantas ancestrales, va a ser un paliativo muy poco
trascendente mientras no haya cambios sociales en
labase de nuestras comunidades?

En caso de gente que ya esta en este camino por decirlo, en
este conocimiento o, al menos, ya se estan abriendo este
conocimiento, si, pero gente que normalmente no esta o no
tienen informacién o no tiene conocimiento esta totalmente
cerrado.

¢Y el ser mujer te ha generado alguna dificultad en
el ejercicio de tus actividades frente a los hombres?

No, porque en realidad cuando uno conoce realmente lo
que es la espiritualidad o la sabiduria andina, para nosotros
tanto para el varon como para la mujer no hay diferencia,
o0 sea somos iguales, entonces tanto el conocimiento lo
puede manejar una mujer como el varén, solamente que
los conocimientos son distintos. En el caso de las mujeres, el
conocimiento ancestral o en caso de la medicina que usamos,
trabajamos, tenemos el conocimiento mas a la feminidad de
la mujer, pero aun asi sin perder el conocimiento también a lo
masculino porque es nuestro soporte, como decir, es también
parte de nosotros. Y en el caso de los varones es lo mismo,
ellos tienen mas conocimiento de lo que es masculinidad
sagrada. Pero, aun asi, ellos tienen conocimiento de lo
que es la feminidad sagrada. Pero eso se comparte, eso se
relaciona. Ambos tenemos conocimientos ancestrales y eso
no te da una dificultad o no te dice, por ser mujer, ti no

puedes hacerlo, no lo puedes ejercer. Claro que si, lo puedes
hacer, pero tienes que tener el conocimiento y la preparacion
adecuada. Cuando tu ya estas preparado, ellos te dicen que
td ya estas en esa posicién, en ese conocimiento, ya lo puedes
dar a conocer o puedes ayudar a otras personas. Las mismas
personas vienen solitos a ti o te buscan porque es la energia
que llama a buscar la sanacién. Ancestralmente, habia
muchas curanderas, entonces no tiene nada que ver eso.

¢Tu pareja también comparte contigo estas
actividades?

Si, mi pareja es shiripiari también, o sea chaman, él también
se ha formado, él tiene una formacion de 13, 15 afios en este
camino espiritual también.

iQué bien! TG conoces ambos mundos, ;qué
diferencias encuentras entre las relaciones
hombre-mujer en el otro mundo y hombre-mujer
en el mundo andino?

Bueno, hay mucha individualidad en el caso del mundo
occidental, primero comienza con que hay mucho machismo.
Y al haber mucho machismo, hay mucho desequilibrio en
esa sociedad. Entonces, ;qué pasa con la mujer? La mujer ya
también empieza a ser feminista. Entonces, al ver machismo
la mujer se desequilibra. Entonces no hay un acuerdo.
Piensan que el varén es mejor y la mujer es mejor. Entonces
hay como una pelea, una discusién. Y eso puede causar
muchas cosas. No solo causa desequilibrios econdémicos

La feminidad y la masculinidad son sagradas

79




80

Cuerpo

en empresas o de repente desequilibrios en el trabajo, en
la propia familia porque hay muchos hombres machistas,
son muchas mujeres que ya no quieren que el hombre sea
machista, y también la que se opone, la que pone en ese lado
del varon, y al varén también lo menosprecia, entonces ese
mismo conocimiento transmiten a los hijos, y asi, 0 sea, y pasa
todo ese desequilibrio, entonces es un desequilibrio igual
fisico, emocional, espiritual también.

¢Como es la espiritualidad andina?

En la parte andina esta espiritualidad, ya también es
diferente. ;Por qué? En esta parte ya también se comprenden.
Aca existe lo que es el Yanantin que es como la pareja y eso
no solo significa que la pareja es porque ti y yo digamos
somos pareja ya, ese es un Yanantin sino es el equilibrio de
las dos energias. Por eso que habia un Yanantin también
en nuestros pueblos originarios, que hasta ahora nosotros
creemos en el padre sol y la madre luna. Entonces, para
nosotros es un Yanantin, porque es un equilibrio césmico,
tanto como el soly la luna estan en equilibrio. Entonces, ese
es el conocimiento que nosotros tenemos. Para nosotras,
un varén no es que es varon igual o ya es lo maximo o ya
trabajan de diferente forma, sino consideramos que son
parte de nuestra compensacion, por decir asi, porque hay
cosas también que el varén puede hacer mas que la mujer
como digamos en fuerza, pero también hay cosas en que las
mujeres podemos ayudar o aportar mas que un varén, pero
eso no significa que uno sea mas o que uno sea menos, sino
que ambos somos iguales, iguales solo con conocimientos
distintos, pero que eso lleva a una sola propuesta, a un
solo conocimiento. Y esto es practicamente como lo que
formamos, una comunidad, algo que es para todos. Entonces,
esa es la diferencia que veo.

Willka, td piensas, suefias con que lacomunidad que
ta tienes se pueda extender y formar cientos, miles
de comunidades semejantes a la tuya. Y no solo en
la medicina ancestral, sino en otros espacios que
desarrollen una sociedad comunitaria que recoja
las tradiciones ancestrales de organizacion social,
econdmica y politica. ;Crees posible que esto sea
alcanzable?

En realidad no sé si sea posible en esta época pero yo pienso
que esta habiendo mucho despertar, mucho despertar de esta
informacion o despertar espiritual porque eso es importante
para nosotros porque cuando tu despiertas el espiritu puedes
despertar mucho conocimiento. Entonces puedes darte
cuenta de muchas cosas que creias que era tu realidad pero
que no lo es realmente. Pero ahora hay mucha gente que
estd caminando entonces pienso que puede ser posible o
que demore pero pienso que si porque mucha gente que estéa
despertando entonces estd caminando con esta informacién
o esta teniendo mas conocimiento. No es como al principio,
cuando yo empecé que éramos pocos, entonces ahora que lo
veo y que han pasado los afios somos mas personas y al final
por ejemplo vienen mas, todavia mas hermanos a querer

La feminidad y la masculinidad son sagradas

Aca existelo que es el Yanantin

que es como la parejay eso no solo
significa que la pareja es porque ta
y yo digamos somos pareja ya, ese
es un Yanantin sino es el equilibrio
delas dos energias. Por eso que
habia un Yanantin también en
nuestros pueblos originarios, que
hasta ahora nosotros creemos en el
padre sol yla madre luna. Entonces,
paranosotros es un Yanantin,
porque es un equilibrio cosmico...

aprender o a querer tener esa sanacién de ellos mismos y al
tener esa sanacion de una persona entonces ya esta sanando
como sociedad porque ya empieza a darse cuenta de muchas
cosas.

¢Ta combinas estas actividades, no? Haces un
cierto proselitismo politico también. Participas en
actividades politicas.

Un poquito, pero no tanto mas me dedico a lo que es la
espiritualidad, a lo que es la sanacién con los hermanos.

Bien, Willka, nos has ilustrado sobre lo que
queriamos saber de tus actividades y como se
desarrollan. Si quieres senalar algo adicional, por
favor...

Claro. Creo que para desarrollarnos como sociedad, como
pueblos o cualquier aporte positivo que podamos dar pienso
que lo mas importante es ayudarnos a autosanarnos porque
esa autosanacién va a abrir muchos conocimientos y va
a abrir mucho campo a poder tener una experiencia para
poder compartir con los demds hermanos, para no decir que
yo solo sé, que yo solo tengo el conocimiento y siempre hay
pelea y discusién entre nosotros, porque de esa manera no
vamos a poder aportar como sociedad o como comunidad.
Pero mientras mas sanacién espiritual tengamos, vamos a
poder aportar como comunidad, vamos a poder ser nosotros
uno solo. Entonces, eso seria un aporte.

Wilka, muchas gracias por tu testimonio y por tu
tiempo.

Gracias a ti y a Willakuy.




Kurku Cuerpo

T

Las tijera
Ila

“danzan con

il ™

Autora: .*lealcll'(shl_g;Sirena'de'Andamarca, warmidanzaq

= ol I &y
LT = Wi

La autora de estas pdginas es danzaq, y forma parte de una
creciente comunidad de mujeres que han hecho de la “Danza
de las tijeras” un espacio de desarrollo. Antes, territorio solo
habitado por hombres, ahora congrega la actuacién de mujeres
de varias latitudes y edades que, con todo derecho, han hecho
también suya una danza de naturaleza profundamente sacra y de
enorme significado en la historia de la resistencia indigena.

En este numero dedicado al Universo mujer, leer estas pdginas
nos informan de dos realidades: la permanencia de danzas de
milenios de antigiiedad y la insurgencia de la mujer andina en
igualdad de condiciones que su par hombre, sin ruidos ni desafios,
solamente siguiendo un mandato de complementariedad que se
anida en cualquier corazon que conserve nuestras tradiciones.

Las tijeras danzan con ellas



82

Cuerpo

Hablar de la Danza de las Tijeras es reconocer su origen
Chanka, considerado como un pueblo guerrero, que derrot6
a los Waris y que enfrenté en el Cusco a los Incas. Significa
hablar de una resistencia que ha trascendido hasta nuestros
dias, ampliando su arraigo hasta fuera del pais y llegando
a ser declarado “Patrimonio Universal Inmaterial de la
Humanidad”.

Los danzaq se muestran con su religiosidad, creyentes en
sus Apus, wamanis, huacas y rituales magicos, expresando la
dualidad de su cosmovisién andina que alimenta sus espiritus
con su entorno y la naturaleza en un mismo plano. Con su
cultura del ayni y de cooperacion reciproca. Una danza de
origen ancestral, de ritos, musica y bailes, donde se enfrentan
venciendo el cansancio y el dolor, imploran a sus Apus para
continuar con su legado y su vida.

¢Cuanto de eso hay en la actualidad? ;Cuantos de esos
valores aun estan presentes en los hombres? ;Cémo se
incorporan las mujeres? ;Qué proponen y cudles son sus
apuestas? Comencemos...

Ladanzadelastijerasysu
ancestralidad: Origen y significado

Tuvo sus raices en las practicas rituales de los Chankas,
pueblos originarios que se extendieron por las regiones de
Ayacucho, Huancavelica y Apurimac antes de la llegada de
los Incas. El baile formaba parte de sus festividades agricolas,
especialmente, en honor a la Pachamama, con el objetivo de
atraer energia y prosperidad para la comunidad.

La danza de las tijeras es parte de un universo simbélico
que tiene varios elementos. Su explicacién se remonta a la
relacion que existe entre los danzantes o Tusuq Laykas con
un Apu tutelar, la existencia de un centro arqueolégico, su
cultura y religiosidad.

* La presencia de un Apu tutelar. EL cerro mas
imponente, era una deidad o un espiritu superior.
Los Apus eran y siguen siendo seres que tienen vida
e influyen dentro del conjunto de la poblacién. Pero
también estaban las huacas o adoratorios y otros
Apus Wamanis menores (un cerro, la catarata, el
viento, la tierra o el céndor). Por ejemplo, en el valle
del Sondondo (Provincia de Lucanas, Ayacucho),
estd el Apu Ccarhaurazo, cuyas aguas riegan dos
valles. Uno de ellos es el Sondondo y el otro el
Chichasoras. Asimismo, se consideraba que las
huacas, mégicas y sagradas, eran intermediadas por
un curandero, sabio o brujo cuyo poder equivalia al
de un sacerdote en la cultura occidental.

e Antiguamente el danzante era considerado como
un sacerdote, sabio y curandero prehispanico. Este
sacerdote curaba, transmitia conocimientos, vy

1 Donde se origina la danza de las tijeras

Las tijeras danzan con ellas

también cantaba y bailaba. Con el tiempo devino
en Tusuq Layka. “hombre que danza”. La naturaleza
hablaba a través de ellos porque, en sus coreografias
representaba a los espiritus de entidades naturales
y divinidades andinas, conectando el mundo
material con el espiritual. Tal vez por ello, dentro
de la percepcion occidental, se ha extendido la idea
errénea que un danzaq tenia algin acuerdo con
seres malignos, lo cual es equivocado. Ellos tenian
un compromiso con la naturaleza, con sus huacas o
seres tutelares.

* La cultura ancestral y su concrecién en la existencia
de monumentos originarios, como expresion de su
identidad Chanka, En el caso de la comunidad de
Andamarca, existe la ciudadela de Caniche que
revela su existencia. Esun elemento muy importante.
En el Valle del Sondondo hay otras muestras, pero,
no tienen ni las dimensiones ni la importancia de
Caniche.

e Su representacion y la relacion con la resistencia
cultural del Taki Onqoy

Con lallegada de los esparioles, los sacerdotes o Tusuq Laykas
fueron perseguidos y diezmados, muchos se refugiaron en
sus huacas y se ocultaron junto a sus danzas y creencias,
resistieron ante la imposicién del cristianismo. Los danzantes
se incorporan al movimiento del Taki Ongoy. Formaron parte

Ella tuvo sus raices enlas
practicasritualesdelos
Chankas, pueblos originarios
que se extendieron por

las regiones de Ayacucho,
Huancavelica y Apurimac
antesdelallegadadelos
Incas. El baile formaba parte
de sus festividades agricolas,
especialmenteenhonorala
Pachamama, con el objetivo de
atraer energiay prosperidad

parala comunidad.
- T




Cuerpo

El danzante era considerado
antiguamente como un sacerdote,
sabio y curandero prehispanico.
Este sacerdote curaba, trasmitia
conocimientos, y también cantaba
y bailaba. Con el tiempo devino

en Tusuqg Laykas. “hombres

que danzan”,la naturaleza
hablaba a través de ellos porque
representaban a través de sus
coreografias alos espiritus de
entidades naturales y divinidades
andinas, conectando el mundo
material con el espiritual. ‘ a

del baile de resistencia en la poblacion ante el dominio
colonizador, para que no se destruyan sus creencias, para
preservar su cultura. Alli nacen propiamente los danzantes
de las tijeras.

Muchos de los rituales y creencias prehispanicas fueron
sincretizados con los elementos religiosos catélicos. La danza
de las Tijeras no fue la excepcion; se adapté y se transformo,
incorporando elementos cristianos, pero conservando su
esencia y su simbolismo indigena. La inclusion de las tijeras
metalicas, asi como de otros instrumentos musicales y parte
del atuendo del danzante fue una adicién de esta época,
simbolizando la fusién de las culturas y la resistencia de las
tradiciones indigenas.

La danza de las Tijeras: Resistencia,
complementariedad y ritualidad

La Danza de las Tijeras es un baile ritual, de contrapunto en
competencia sin exclusion o “Atipanacuy”? que acompafa
el ciclo de la produccién agricola, de mayo a inicios
de noviembre y tiene una relacién muy estrecha con la
celebracién del Yaku Raymi (fiesta del agua), equivalente
al Inti Raymi (fiesta del sol) dentro de la cultura quechua.
Bailan todo el ciclo de limpieza de los canales al inicio del
calendario agricola, danzan a la naturaleza y al agua para
que haya lluvia y vengan tiempos fértiles.

2 Competencia o competencia

ANAKUY WARMI DANZAQ
~ AYACUCHO - PERU

ES D JERAS Y MUSICOS DEL PERU

ELIZABETH A. LOPEZ

PMF.OMIITQ

BETTY CHUQUIMAJO PALOMIND

e

oY ANA I, ROJAS GARCIA
LLULLO KILLA

DECHIFAD

£ uve ,DD_CAY"ACUCHO

¢

ADATIM /e
PERU &880

La Danza de las Tijeras es también un baile de resistencia.
En la fiesta del agua, los danzantes expresan la vitalidad, la
fuerzay la resistencia al dolor, bailan de pueblo en pueblo sin
cansancio, con valor y alegria.

Las comunidades han incorporado el baile dentro
del cronograma de las fiestas sacras (religiosas), pero
manteniendo su propia autonomia. En las fiestas centrales de
los pueblos saludan al santo de turno, pero no se subordinan
a él. Por ejemplo, los danzantes no ingresan al interior de las
iglesias catolicas, porque son diferentes.

Deladanzay sus instrumentos:

Los Tusuy Layka, en un primer momento danzaban con lajas
de piedras que hacian sonidos y marcaban el ritmo de los
instrumentos que la acompanaban. Después, incorporaron las
tijeras de metal y los instrumentos de procedencia europea
como el violin y el arpa que se andinizaron y se fundieron
ritmicamente con el baile y la danza.

“Maximo retomo la palabra: El sefior Arguedas me
ha contado también que antiguamente no se usaba
arpa niviolin sino pinkullo, tinya, raurara que es como
trompeta, y la sagsaqa, que es una sonaja de calabaza.
También se utilizaba el kawka, que parecia violin,

Las tijeras danzan con ellas




Cuerpo

pero tenia una sola cuerda. Dicen que los musicos del
Ande se encantaron cuando vieron los violines y arpas
de los espafioles. Mds notas y melodias se podian
sacar”3

Las secuencias y los canones

... El cuerpo es apenas el décil instrumento con el que
el dansaq teje filigranas llenas de armonia y color. El
dansaqg andamarquino sabe que cada “estacion” tiene
sus propios cdnones y no se puede permitir licencias
ni mezclas fuera de contexto. El “ensayo” tiene sus
propios pasos o “tusuda”, igual que la “patara” o el “siu
sau” o el “tipac tipac” y el “wallpa wagay”, entre otras.
Y sélo cuando las “estaciones” han sido cumplidas,
entonces ha aligerado sus vestimentas y ha demostrado
fuerza y desprecio al dolor compitiendo hidalgamente
en la estaciéon de la “prueba”. La culminacién del
“atipanakuy” se ha dado en la pista.

En esta ocasién, no han desafiado a la torre. Tal reto
estd reservado para el mes de agosto, cuando el agua
nueva llegue a fecundar los campos” #

3 En homenaje a Lucy Nifiez Rebaza, defensora de la cultura andina. https://www.servindi.org/actualidad-
cronica/03/04/2023/en-homenaje-lucy-nunez-rebaza-defensora-de-la-cultura-andina
4 Ibid

Las tijeras danzan con ellas

La Danza delas Tijeras y su practica
masculina

Los Apus escogen al danzante que lo va a intermediar y sera
una autoridad ante los demas que con poderes y habilidades
sobrenaturales, se convertira en un danzag. Los Apus hablan
a través de ellos. No todos los danzantes pasan por esto. Hay
determinados factores que impiden que esto ocurra. Con los
afios, la experiencia, sabiduria y destreza adquirida seran
considerados maestros y seran queridos y reconocidos por
su pueblo. Los pueblos han visto formarse y crecer a grandes
danzantes que viven en su memoria:

(.) maestros de entrafiable recuerdo como el viejo
“Saqa” Saturno Ramos, Jacinto Flores, Ignacio Inca,
Simén Inca “Panga”, Daniel, Emilio y Nicolds Inca,
el “Misti” Mariano Ramos, Romualdo Ramos, Alejo
Huamani, Saturno Damidn, Victor Inca, Bernabé
Huamani “Qechele” y tantos otros que dieron
nombradia y pasearon por todos los pueblos, con
distincién y sapiencia, los quilates de la escuela
andamarquing, en el arte inmortal de la Danza de las
tijeras”®

Todos, con una rica historia, dedicaron hasta los ultimos dias

de su vida a la Danza de las Tijeras, continuando 500 afios de
resistencia.

5 Ibid



https://www.servindi.org/actualidad-cronica/03/04/2023/en-homenaje-lucy-nunez-rebaza-defensora-de-la-cultura-andina
https://www.servindi.org/actualidad-cronica/03/04/2023/en-homenaje-lucy-nunez-rebaza-defensora-de-la-cultura-andina

Cuerpo

Enlas fiestas centrales delos
pueblos saludan al santode
turno, perono se subordinana
él. Por ejemplo, los danzantes
no ingresan al interior delas
iglesias catolicas, porque son

diferentes.
c T

Los maestros transmiten la ensefianza a sus hijos hombres o
a un discipulo, es su continuidad, le acompafia, le transmite
todo lo vivido y aprendido, y lo consagrara ante su Apu tutelar.
También lo presenta al pueblo; cuando esté listo le seguira
sus pasos, con la tradicion y las creencias.

Los niflos comienzan muy pequefios, a los ocho y nueve afos.
El aprendiz viaja junto a su maestro de pueblo en pueblo.
Dejan todo para aprender y formarse como danzante. Quizas
esta sea la principal razon por la que no participaban las
mujeres. Pero esto cambié.

Laincorporacion dela mujer

“... las Mujeres no bailan, trae mala suerte. No dances,
Lucy, eso es cosa de hombres, nomds, pues dicen que
los dioses de la montafia se las [levan para hacerlas sus
concubinas y ya no las regresan.” ¢

Maximo Damidn, maestro violinista de la comunidad
de Ishua, Lucanas

Losinicios enlos anos 90

Corriaelafio 1998 en una Lima, con olor a violenciay pobreza,
cuando comenzaron a aparecer las primeras mujeres
danzantes de tijeras de Ayacucho en las fiestas costumbristas.
Los residentes llenaban las carpas en escenarios risticos.
Fue una oportunidad para las mujeres y ellas la tomaron
libremente. Aparecen las primeras warmis: Ana Isabel Rojas
Garcia “Llullo Killa de Chipao”, Fanny Ramos Yalli “Estrellita
de Matara”, y posteriormente, Sonia Lopez Ancco “Perlita de
Chipao”, improvisando una mezcla de pasos de las huaylias y
pasos de prueba, con un par de tijeras en mano irrumpieron
en los escenarios de Lima y. luego, por algunos pueblos de
Ayacucho y Huancavelica.

6 Ibid

Enellocal Retama, en Lima, el maestro danzante Ccori Sisicha
presenta a Llullo Killa como la primera mujer danzante de
tijeras. Este hecho novedoso es mirado con curiosidad por
la poblacién acostumbrada a ver danzar solo a hombres. Lo
importante es que no es rechazada.

En la decision e incorporacion de estas tres danzantes
pioneras confluyeron diversos elementos de contexto y de
circunstancia: ellas venian de familias de musicos y bailarines,
crecieron en medio de la danza, tuvieron la aceptacion de sus
padres para bailar, rompiendo el estereotipo de que ello s6lo
estaba reservado para los hombres, tuvieron un maestro que
las inicié pero, sobre todo, tuvieron voluntad de hacerlo, sin
perder su condicién de danzantes de waylias, danzaron.

Sin embargo, tuvieron que lidiar con la gente que se resistia a
aceptar que las mujeres dancen, no habia plazas para bailar,
o ir de pueblo en pueblo, porque sélo lo hacian los hombres.
Luego de una importante etapa de iniciacion que duré casi
una década, abandonaron el baile, pero marcaron el camino
y fueron llegando mas mujeres danzantes.

“Cuando antes bailaba con mi falda me veian como
mujer, luego que me puse mi traje, me miran como una
danzante. Miran lo que yo bailo”

Perlita de Santa Rosa de Chipao

Lo que al principio fue una timida y novedosa presentacion
que causd aceptacién de unos y rechazo de otros, produjo
a dos warmis danzaq que con los afios consolidaron la
presencia de las mujeres en los “Atipanakuy”, compitiendo
frente a importantes danzantes varones. Ellas fueron
“Palomita de San Antonio de Puquio” y “Torbellina de Mayo
Luren” quienes ya adolescentes y siguiendo los rituales
tradicionales de los danzantes varones, se formaron como
buenas danzantes, con un maestro, recorriendo pueblos, con
destreza, fuerza, resistencia y algo de picardia. A la par que
el adversario danzante hombre, ganaron plaza y aceptacion
del publico.

Ahora hay mas mujeres que
danzan

Las podemos encontrar en el Sur de Ayacucho, Apurimac,
con sus particularidades en Huancavelica y en la Lima
multicultural y abigarrada. Ya no es extrafio ver danzar a
mujeres en los Atipanakuy. Y los nombres de “Guerrerita de
Cora Cora” o “Wayrita de Huallana”, comienzan a recorrer los
pueblos, son conocidas y tienen hinchada propia.

No hay danza de las tijeras femeninas o coreografias
particulares, la danza es la danza y, ser mujer no cambia ni
sus canones, ni sus secuencias. Ellas no se subordinaron a los
hombres, sino a la danza. Asumieron su estética, ritualidad
y musicalidad. Ellas pueden competir entre mujeres y entre
mujeres y hombres. Es una inclusion legitima dentro de la
danza.

Las tijeras danzan con ellas




86

Cuerpo

Danzando hacia el futuro

“Al inmenso pueblo de los sefiores hemos llegado
y lo estamos removiendo. Con nuestro corazoén lo
alcanzamos, lo penetramos; con nuestro regocijo
no extinguido, con la relampagueante alegria del
hombre sufriente que tiene el poder de todos los
cielos, con nuestros himnos antiguos y nuevos, lo
estamos envolviendo. Hemos de lavar las culpas por
siglos sedimentadas en esta cabeza corrompida de los
falsos wiraquchas, con ldgrimas, amor, o fuego. jCon
lo que sea! Somos miles de millares, aqui, ahora.» José
Maria Arguedas (Tupac Amaru Kamagq Taytanchisman
Haylli Taki)”

También se utilizaba el
kawka, que parecia violin,
pero tenia una sola cuerda.
Dicen que los musicos del
Ande se encantaron cuando
vieronlosviolines y arpas de
los espaiioles. Mas notasy
melodias se podian sacar”

Las tijeras danzan con ellas

El danzante nace desde los pueblos. Alli recogen la herencia
trasmitida por sus mayores y maestros, se hacen danzaq
recorriendo pueblos y probando su valor. Pero la migracion
ha extendido la danza y la ha reproducido en espacios
mayores, como la gran Lima multicultural. Son hijos e hijas
de residentes, son tercera y cuarta generacién. Tienen otro
origen. Se van recreando y reafirmando (conociendo sus
origenes y ancestralidad), regresan a sus pueblos, a sus raices.
Se alimentan con ello. Y en este inmenso pueblo de sefiores,
la resistencia continlia, porque no se asimilan, se juntan entre
familias, trasladan a Lima todo lo que tienen en sus pueblos.
Se mantiene el Ayni, el baile y el ensayo ceremonial.

El futuro esta lleno de retos. La mujer tomo su lugar en
competencia democratica. Seguird danzando y creciendo.
Pero aqui, en Lima no hay Apus o referentes simbélicos,
¢(como alimentarse? Se pierde el quechua esencial ;coémo
comunicarse con los ancestros? ;Sélo existen el danzante
o la danzante como buenos bailarines? Mientras se baila,
reflexionaremos sobre estas preguntas.

Referencias Bibliograficas

En homenaje a Lucy Nufiez Rebaza, defensora de la cultura
andina

https://www.servindi.org/actualidad-cronica/03/04/2023/
en-homenaje-lucy-nunez-rebaza-defensora-de-la-cultura-
andina

https://naturalpura.blogspot.com/2010/11/andamarca-vive-
la-fiesta-del-dansag.html

https://naturalpura.blogspot.com/2014/01/se-nos-fue-el-
maestro-cirilo.html



https://www.servindi.org/actualidad-cronica/03/04/2023/en-homenaje-lucy-nunez-rebaza-defensora-de-la-cultura-andina
https://www.servindi.org/actualidad-cronica/03/04/2023/en-homenaje-lucy-nunez-rebaza-defensora-de-la-cultura-andina
https://www.servindi.org/actualidad-cronica/03/04/2023/en-homenaje-lucy-nunez-rebaza-defensora-de-la-cultura-andina
https://www.servindi.org/actualidad-cronica/03/04/2023/en-homenaje-lucy-nunez-rebaza-defensora-de-la-cultura-andina
https://naturalpura.blogspot.com/2010/11/andamarca-vive-la-fiesta-del-dansaq.html
https://naturalpura.blogspot.com/2010/11/andamarca-vive-la-fiesta-del-dansaq.html
https://naturalpura.blogspot.com/2010/11/andamarca-vive-la-fiesta-del-dansaq.html
https://naturalpura.blogspot.com/2014/01/se-nos-fue-el-maestro-cirilo.html
https://naturalpura.blogspot.com/2014/01/se-nos-fue-el-maestro-cirilo.html
https://naturalpura.blogspot.com/2014/01/se-nos-fue-el-maestro-cirilo.html

Kurku

Feminismo,
tra

Cuerpo

ormacion

ogatopardismo?

Autor: Atawallpa Oviedo Freyre

El autor es nacido en Ecuador. Es Watakuk, fildsofo-médico andino. De formacién
oficial en Derecho (Doctor en Jurisprudencia), Master en Gestion Ambiental (Espafia).
Desde hace 22 afios hace talleres y ceremonias por varios lugares del mundo,
principalmente Europa. Ha escrito 13 libros, con variadas traducciones. Es también
creador de muisica-medicina y coordinador del Centro Tunupa de Estudios Andinos, y
director de la Escuela Alteridad de Altos Estudios.

En estas paginas muestra sus puntos de vista criticos respecto al feminismo europeo
sefialando en uno de sus pdrrafos: “Sin quererlo, las feministas eurocentradas han
terminado afianzando al sistema patriarcal, colonialista, capitalista, racista; al
creer que el problema es de género y no de los mitos fundantes o de las ontologias
y epistemologias de lo que se ha dado en llamar “Occidente”, y cuyo nombre mds
preciso es el monarquismo, generador y causante de todas estas deformaciones”.

Feminismo, ;transformacién o gatopardismo?



88

Cuerpo

El norteamericano Georges Hill, presidente de American
Tobacco y propietario de cigarrillos Lucky Strike, veia con
preocupaciéon que un importante sector de la poblacion
mundial no consumia sus tabacos: las mujeres. Es decir que,
mas de la mitad de la poblacion mundial no le generaban
ingresos. Contraté al publicista y lider del marketing Edward
Bernays para que hiciera algo al respecto. Como éste era
sobrino de Sigmund Freud,recurriendo al psicoanalisis llego
a la conclusion de que lo Unico que habia que hacer era
manipular la conciencia de las masas para que sigan una
corriente predisefiada.

Ideé una campafia para que las mujeres asociaran el
consumo de tabaco con “libertad” e “igualdad de género”.
Contrat6 a un grupo de mujeres, para que, en un momento
dado de una marcha en New York, (1929) sacasen cigarrillos
de sus bolsosy los encendieran “reivindicando el feminismo”.
Convoco a la prensa a un lugar previamente determinado
eindicé que habria un acto de “reclamacion feminista”.

Efectivamente, sucedio tal como fue delineado: “fumar
tabaco es una antorcha de libertad», respondian todas las
contratadas por Bernays. Al otro dia, fue noticia mundial:
mujeres fumando para sentirse “libres”, “empoderadas”, e
“iguales a los hombres”. Desde ahi, las mujeres consumen
tabaco y han hecho mas ricas a las grandes transnacionales
pero, paralelamente, se han desviado las acciones para
una real transformacién de la situacion de las mujeres, y
al mismo tiempo de los hombres, de los animales y de la
naturaleza en general.

Las feministas que emergian también cayeron en la trampa
de este hombre blanco y apoyaron la “antorcha de libertad”
de esas mujeres contratadas. Y hasta ahora, algunas
feministas creen que la lucha feminista implica ser igual
a los hombres, es decir, tener los mismos derechos y vivir
como los hombres. Fue un hombre patriarcal o eurocentrado
el que la ided y muchas mujeres cayeron en la trampa
colonial “patriar-capitalista”. Van a hacer 100 afios de
aquello y, muchas mujeres, siguen fumando bolas de humo
de distinto tipo que terminan en los bolsillos de los grandes
empresarios, en su inmensa mayoria hombres.

El publicista Bernays fue también el que logré imponer
en EEUU el modelo de solo dos partidos hegemaénicos
(Republicano y Demébcrata), para evitar el “caos” y la
fragmentacion del voto. Otro logro suyo, es que el pueblo
norteamericano acepté y apoyo la segunda Guerra Mundial
con la figura simbolica del Tio Sam. Su influencia no solo fue
al interior de EEUU, sino que también pudo derrumbar en
Centro América (La Republica del Banano) a un gobierno de
izquierda que no les convenia a los inversionistas bananeros
de EEUU. Y asi infinidad de casos.

Tanta fue su fama, que el propagandista nazi Joshep
Goobels se inspir6 en el libro de Bernays «Cristalizando
la opinién publica», para proceder a la maneiquizacion
del pueblo aleman. De esta manera, en el mundo entero
con la mas sutil propaganda, publicidad y marketing, han

Feminismo, ;transformacién o gatopardismo?

Hasta ahora algunas feministas
creen que lalucha feminista
implica ser igual alos hombres,
es decir, tener los mismos
derechos y vivir como los
hombres. Fue un hombre
patriarcal o eurocentrado el
que laided, y muchas mujeres
cayeron en la trampa colonial

“patriar-capitalista”.

convertido a la poblacién mundial en una sociedad maniqui
ala que le ponen o le quitan cualquier creencia, dogma o fe.
Hoy estamos en el climax de todo ello, con los mas expertos
manipuladores de todo tipo.

De igual manera, fue otro hombre patriar-capitalista el que
les tendi6 otra trampa y muchas feministas se lo han creido
hasta el dia de hoy. El disefiador francés lves Saint Laurent
organiz6 en 1966 el primer desfile de mujeres con esmoquin,
tipica prenda de vestir masculina. “La prenda mas bella que
puede vestir a una mujer son los brazos del hombre que
ama. Para las que no han encontrado esa felicidad, estoy
yo”; solia decir el “grand couturier”.

Para algunas feministas fue un signo de “liberacion
femenina” vestirse como los hombres. Saint-Laurent paso a
ser considerado uno de los grandes “liberadores de la mujer”,
que supo “interpretar los cambios sociales que el feminismo”
de los afios 60 proponia: “abrir el armario masculino a la
mujer”. Pierre Bergé, el novio y socio de Saint Laurent, el dia
de su muerte sentencié: «Fue algo mas que un provocador.
Fue un verdadero libertario que transformé a la mujer».

También mencionar el caso de la estrella del feminismo
estadounidense de losafios 70, Gloria Steinem, quien promovia
eliminar del movimiento feminista la discusion sobre la lucha
de clases y centrar toda la actividad en la cuestion de género.
Pero resulta que la lider feminista estadounidense habia sido
una agente de la CIA que, ante el dificil momento de la crisis
de los afios 70, supo eliminar el tema de la lucha de clases
de la agenda occidental que promovia la izquierda marxista.
Desde ahi hasta la actualidad las feministas ponen en primer
lugar la bandera de género, que al final es una estrategia que
va en su contra y de toda la vida en su conjunto. La CIA sigue
feliz con ello, y las feministas de género ni se dan cuenta o
no lo saben.




Cuerpo

El feminismo de género nunca entendi6 que la lucha no
es parecerse a los hombres, sino en ser diferente y diversa,
para con ello encontrar la complementariedad arménica
o equilibrada, tal como funciona la vida. Esto implica
entender que la salida del patriarcado no esta en vestirse
como el macho capitalista, por el contrario, es desvestirse
totalmente de las nociones, las categorias, las instituciones
y el estado patriarcal, que es toda la civilizacién occidental
o patriarcapitalista, en donde estd la raiz de todas las
formas de dominacién actual.

Entonces, el asunto es mucho mas profundo que las
“masculinidades toxicas”: estd en toda la toxicidad de lo
que se llama el capitalismo/socialismo, que es la forma
mas elevada de dominacién bajo los eufemismos de
“libertad”, “democracia”, “progreso”, “desarrollo”, que son
las concepciones e instituciones mejor elaboradas del

esclavismo posmoderno.

Por otro lado, estas feministas igualandose a los machos
practican formas patriarcales toxicas como la sororidad,
que es una forma de inquisicion empujada por mujeres.
Con esto, el feminismo blanco mas bien ha logrado que los
machos de derecha se encabriten mas y quieran ser alin mas
machos y patriarcales. Se ha generado una disputa entre
posiciones toxicas de ambos lados.

En consecuencia, el patriarcado no es la dominacién de
los hombres contra las mujeres, sino que es un sistema
integral inserto en todos los seres humanos y en todas las
instituciones creadas por el patriarcado, hasta llegar al

El patriarcado empieza por
lo femenino, peroluego
domina alos homosexuales,
alos discapacitados,alos
inmigrantes, alos otros
colores o fenotipos, y asi
sucesivamente atodoslo
que no se ajustan al modelo
monoteista del dios varon-
blanco-viejo-heterosexual-

profesional.
T

capitalismo neoliberal y estatista como la forma superior
que ha alcanzado.

Sin quererlo, las feministas eurocentradas han terminado
afianzando al sistema patriarcal, colonialista, capitalista,
racista; al creer que el problema es de género y no de los
mitos fundantes o de las ontologias y epistemologias de lo
que se ha dado en llamar “Occidente”, y cuyo nombre mas
preciso es el monarquismo, generador y causante de todas
estas deformaciones.

Estas tergiversaciones vienen principalmente desde
las concepciones, estrategias y tacticas de la izquierda
eurocentrada, desde donde se nutre el feminismo de
género. Y lo mismo pasa en otros movimientos sociales que
emulan a la izquierda, como en la ecologia, la educacion, la
sexualidad, la cultura, la religién, etc.

Por otra parte, cabe anotar que estd fragmentacion vy
polarizacion en los distintos grupos sociales con sus
proclamas particulares, han conducido a una dispersion,
incluso a una lucha interna entre los mismos sectores que
propugnan cambios. Es decir, todas estas concepciones
parciales o en las ramas del mismo arbol sistémico han
llevado a una lucha o disputa entre los mismos sectores
populares que se pelean entre ellos, mientras las élites
siguen controlando el tronco y las raices, con las cuales
siguen amasando mas poder y capital (divide y venceras).

La fragmentaciéon es un concepto y un modo de accién
totalmente patriarcal y occidental, es decir, monarquico,
incluso, podriamos decir: monoteista, cuando ha llegado
a endiosar al capital y al mercado, poniéndolos en el

Feminismo, ;transformacién o gatopardismo?

89




90

Cuerpo

Es en occidente donde nace el
feminismo, ;por qué? Nunca podia
haber surgido una teoria feminista
(u otra especifica) fuera de occidente,
pues en el resto del mundo no hay
una vision sectorial, para hacer una
accion parcial o desligada de todo

lo demas. Por ello, en la mayoria

de las poblaciones indigenas
comunitarias, todavia continaa sin
caber el feminismo, pues resulta
contradictorio a su condicionde

integralidad comunitariayde

L]
pluralidad.
pedestal mayor como el dios moderno. Por lo que la
civilizacién occidental es una civilizacién monoteista, o el
patriarcapitalismo es un sistema monoteista.

Entonces, cuando las feministas hablan de un “problema
de género” y la izquierda enuncia un “problema de clase”,
ninguno cuestiona las estructuras y pilares del monoteismo
sistémico, lo que significa que no plantean cambios de fondo
o estructurales, sino superficiales y hasta banales. Cuando
el asunto es mas profundo que el “género” o la “clase
social”, y que tiene que ver con las fuentes ontolégicas que
sostienen al paradigma monoteista. De ahi que pretender
solo cortar las ramas, es dejar todo el tronco y las raices
para que se siga reproduciendo. Por ello, el fracaso de todos
sus proyectos. Ya van mas de 100 afios y solo se dan la vuelta
en lo mismo, tan solo cambiando las formas (gatopardismo).

Tal es asi, que al profesar que es un problema de género
puede surgir un “feminismo liberal” y hasta un “feminismo
conservador”. Si bien otros feminismos se han distanciado
del feminismo monoteista, tampoco cabe hablar de
“feminismo comunitario” o “feminismo indigena” o
“feminismo decolonial”, es decir, creer que solo es cuestiéon
de diferenciarse poniéndole apellidos al feminismo, cuando
eldilemaesmas profundoyesunasunto estructural, integral,
interseccional y multidisciplinario. La gran fragmentacion
del feminismo habla de su confusion al interior mismo, por
lo que no cabe el feminismo como fin sino como un medio
para un horizonte sistémico general.

Y lo mismo con la nocién de “clase social”, creyendo que
la ubicacién de clase de una persona ya determina su
conciencia o posicién politica natural. Ya vemos que hay
gente pobre que puede ser de derecha, conservadora y

Feminismo, ;transformacién o gatopardismo?

hasta puede estar en contra de otros sectores populares. En
EEUU (y en todo el mundo) muchos obreros han votado por
la extrema derecha (Trump).

La izquierda con sus proyectos de “dictadura del
proletariado”, de “dictadura del partido revolucionario”, de
“luchade clasescomo motor de la historia”, de la “guerrilla”,y
de todos sus proyectos mesianicos, salvadores, paternalistas,
estatistas, han recreado el “fantasma del comunismo” y el
“cuco del marxismo”, del que se ha aprovechado la derecha,
también monoteista, para azuzarlo y atizarlo mas.

La izquierda naci6 en Occidente y es también monoteista,
siendo esa su impronta o matriz originaria, por lo
que tampoco cabe afadirle apellidos para pretender
diferenciarse, cuando el asunto es organico o fundacional,
entre un pensamiento monoteista y un “pensasiento”
animista o vitalista. Ahi esta lo de fondo, lo otro es jugar al
mismo sistema, pretendiendo ponerse otra mascara, cuando
en la médula son lo mismo. Eso se llama folclorismo.

Toda accion de cuidado a la naturaleza, a las mujeres, a las
otras sexualidades, a la migracion, a la diversidad cultural,
a las personas zurdas, a las espiritualidades, etcétera; son
anuladasyasociadasal“comunismo”oalos “rojos”,y conello
son desmanteladas o, al menos, cuestionadas. La izquierda,
el feminismo y demdas movimientos sectoriales, sin “querer
queriendo” se han convertido en un 6bice para los pueblos
y los movimientos comunitarios, vitalistas y de la alteridad
en general, antes que en sus aliados. Han terminado siendo
contra revolucionarios y retro revolucionarios, asi ese no
haya sido su deseo u horizonte.

Entonces, el problema de las mujeres y de todos los seres
que han sido depredados por el monoteismo, incluido la
naturaleza, no es de género ni de clase social, sino filoséfico,
es decir, del modo de concebir y de vivir la vida. Por tanto,
nada de lo que surja desde el monoteismo politico puede ser
revolucionario o transformador, sino tan solo reformista del
mismo sistema. Toda acciéon centrada en reformar el Estado
(institucion monoteista por excelencia) o a cualquiera de
las instituciones creadas por el patriarcapitalismo, son solo
parches a lo mismo.

En definitiva, con tanto analfabeto consumista y enajenado
que va creando la actual “sociedad de maniquies”, mucha
gente se encarrila cada vez mas a la auto domesticacién y
auto explotacion. Ya no son tan necesarios los Hitler, Franco,
Pinochet, s6lo se necesita mas embrutecimiento psicolégico
al estilo de Edward Bernays o Joshep Goehbels para que la
derecha siga sometiendo y aprovechandose de los errores
de la izquierda, de las feministas y demas movimientos
sectoriales o reivindicativos.

¢Feminismo Indigena?

El monoteismo no surge sélo en relacién a la religién o a
un dios Unico, no sélo se circunscribe al aspecto divino o lo
sagrado, sino a todo el conjunto que lo sustenta y sostiene.




Cuerpo

Es obvio que el inicial monoteismo religioso también sea
monoteismo politico y sobre todo econémico. Es decir, son
parte de un mismo pensamiento monista que se ramifica
en todos los érdenes de las creaciones y producciones
humanas.

El monoteismo es mas que una vision teologica, es filoséfica,
incluso, cientifica, por ello no es casual, que la ciencia actual
ha devenido en religiosa y teleolégica. EL monoteismo
no es mas que el proceso para unificar, homogeneizar,
estandarizar, hegemonizar a Occidente y luego al mundo
en un solo pensamiento, una sola cultura, un solo lider, una
sola ciencia, etc.

El monoteismo llegd a América hace 500 afios y se top6 con
un mundo espiritual politeista, en el sentido de que todo
cuanto existia era divino o sagrado. Mientras el monoteismo
era sobrenatural o imaginario (religiosidad), el politeismo
era totalmente terrenal, natural, animista (espiritualidad).
Por ende, no es lo mismo religiosidad que espiritualidad.
En este sentido, el monoteismo se aplica o se manifiesta
en las distintas maneras de entender la vida o la “realidad”;
esto quiere decir, que el monoteismo no solo es religioso
sino integral, no puede haber un sistema monoteista
religioso y un sistema politico-econémico-cientifico no-
monoteista. Todo es un conjunto sistémico, habiendo en
la humanidad basicamente dos sistemas: por un lado, el
mundo individualista-piramidalista y, por otro lado, el
mundo comunitario-espiral.

EL monoteismo sistémico en estos Ultimos 5 siglos se ha ido
abriendo paso por muchos territorios, mentes y corazones
de todo el mundo. EL monoteismo en su rama derecha e
izquierda ha seguido colonizando por todos los medios y con
todas las formas, llegando al extremo de que han surgido las
autodenominadas “feministas indigenas”, las que sostienen

que en América o Abya Yala si hubo patriarcalismo, es decir,
que éste no llego con los invasores.

Tesis que se inscribe en las teorias monarquicas, quienes
sostienen que los pueblos precolombinos, en particular los
Aztecasy los Inkas, eran también conquistadores, imperiales,
colonizadores, patriarcales, etc. Es decir, que eran pueblos
similares a los europeos, con todas esas desviaciones o
deformaciones colonialistas.

Sentimos que solola “unidadenla
diversidad” permitiralograrlas
transformaciones que muchos
anhelamos. Cuando estemos
cobijados por un sentimiento
similar y bajo un similar paradigma
conciencial vamos alograr un
nuevo mundo, basadosenla
diferencia complementariaynoen
laigualdad homogeneizante como
promueve laizquierda y la mayoria

del feminismo.
t T

Feminismo, ;transformacion o gatopardismo?

91




92

Cuerpo

Hacen una lectura occidental o monoteista de la realidad
amerindia y traspolan o equiparan lo sucedido en Europa
con los procesos de otros pueblos en el mundo. Cuando
son procesos muy diferentes, aunque podrian haber ciertas
coincidencias formales. Pero el pensamiento occidental
es totalmente diferente al “pensasiento” de Abya Yala
(América), por lo que no cabe superponer dos procesos que
ontolégica y epistémicamente son muy diferentes. Tanto
es asi, que en 500 afios no han logrado confluir, pues son
diametralmente disimiles.

Estas “feministas indigenas” coinciden principalmente
con la extrema derecha, al posicionar y validar esas
teorias. ;De donde las “feministas indigenas” sacan estas
creencias? De las cronicas de los colonizadores, los que eran
hombres patriarcales que escribieron desde su perspectiva
monoteista y que pretendian justificar el asesinato de
millones de personasy la esclavizacién de todos los pueblos,
al presentarlos como idélatras, salvajes y barbaros.

Mientras muchos hemos estado cuestionando las teorias
oficiales y estamos reescribiendo la historia, pues la novela
colonial es un relato interesado, estas feministas validan
esas fabulas para argumentar sus teorias patriarcales
precolombinas. Lo que si hubo, fue una cierta preeminencia
de lo masculino en ciertos aspectos, a lo cual, no cabe
llamarle machismo y menos aln patriarcalismo.

Es fundamental entender que la dominacién de la mujer es
sincronica o paralela a la dominacién de la madre naturaleza
o pachamama (pacha: pluriverso, cosmos). Ahi nace el
patriarcado, cuando surgen las guerras de conquista por
mas territorios con el proposito de domesticar tierras para
la agricultura intensiva con el arado. De esa inmensa riqueza
que se produce, surge la propiedad privada a través de la
acumulacion originaria, lo que dara arranque a la aparicion del
monoteismo, la monarquia, las clases sociales, la esclavitud,
las religiones, el estado, el derecho, el ejército, etc.

Fuera de Occidente jamas se llegd a dominar a la naturaleza
en ninguna parte del mundo, nunca se la domesticé ni se la
cosificéd. Dicho de otra forma, de la dominacion de la madre
naturaleza por parte de la civilizacién occidental, surgi6 la
propiedad privada, que es el germen de todo lo enunciado
anteriormente. Al exterior de Occidente no surgio la
propiedad privada, y se mantuvo la propiedad comunitaria
hasta la llegada del “conquistador”, 6, s6lo desde que la
impuso el conquistador monarquico aparecio la propiedad
privada en América y en todo el mundo.

No puede haber “patriarcado comunitario”, pues, son
antagonicos el patriarcado con lo comunitario, es un
oximoron. Hoy existen comunidades en el capitalismo,
pero son grupos que no son parte sistémica sino apéndices
aislados o periféricos a la esencia del sistema capitalista.
Mas bien, cabria llamarlos colectivos o grupos asociativos,
pues lo comunitario es un sistema estructural en toda su
configuracién organica.

Feminismo, ;transformacién o gatopardismo?

Como no es lo mismo decir, sistema de esclavos, que
sistema con esclavos. El esclavismo es un sistema de
esclavos, y dentro de lo comunitario puede haber grupos o
comunidades con esclavos. En el primer caso es un sistema
esclavista, y en el otro, es una desviacion o deformacién al
interior del sistema comunitario.

Hoy existen muchas pruebas de que las mujeres
precolombinas  tenian roles importantes, incluso
dirigenciales. Es mas, dentro de los Inkas, las panakas
(familias ampliadas) se organizaban alrededor de la abuela,
que establecia la organizacion comunitaria y toda la
organizacion territorial. La madre tierra y todo lo femenino
siempre fueron valoradas, incluso, sacralizadas, por ende,
las mujeres. Todo lo contrario a Occidente, que desacralizo
todo lo natural bajo el concepto de extirpacion de idolatrias.

Si bien hubo diferencias y jerarquias entre distintos
sectores y al interior de los grupos, jamas llegé a surgir el
patriarcado, pues como hemos anotado anteriormente, éste
se fundamenta en la existencia de propietarios Unicos de
territorios (monopolio) y la sumisién de todos los habitantes
y de la naturaleza a esos duefios en calidad de esclavos
(monarquia). Patriarcado y esclavismo son lo mismo, o, el
esclavismo surge del patriarcado.

Este fendmeno social emerge fuertemente en Sumeria
en la antigua Mesopotamia (cuna de la civilizacién
occidental o monoteista) hace unos 6.000 afios. Se expande
paulatinamente por todo el actual llamado Medio y Cercano
Oriente. Luego los persas colonizan Grecia, los griegos
colonizan a los romanos, éstos a Europa, y finalmente
Europa a todo el mundo en estos Gltimos 500 afios.

Solo una descolonizacion
integral y paradigmatica

del monoteismo con todos

sus centrismos, permitira
otras respuestas alacrisis
ambiental y social que vive toda
lahumanidad y el planeta, por
ende, también las mujeres. No
alrevés, creyendo que primero
hay que salvar alas mujeres,
cuando todo es integral o esun
conjunto interrelacionadoo

entrelazado.
A




Cuerpo

El patriarcado devenido en esclavismo empieza dominando
todo lo femenino a través del dios varéon y Unico, para luego
dominar a los pobres en general, posteriormente, a otros
pueblosdeotrosterritoriosy, finalmente de otros continentes.
El patriarcado empieza por lo femenino, pero luego domina
a los homosexuales, a los discapacitados, a los inmigrantes,
a los otros colores o fenotipos, y asi sucesivamente a todos
lo que no se ajustan al modelo monoteista del dios varén-
blanco-viejo-heterosexual-profesional.

Desde hace alrededor de 5000 afios empieza la resistencia de
las mujeres en el Asia Occidental, en el Asia Oriental hace unos
3000 afios, en Europa desde hace unos 2000 afios y, finalmente,
en estos 500 afios en América, Africa y Oceania. Sin embargo, es
en Occidente donde nace el feminismo, ;por qué? Nunca podia
haber surgido una teoria feminista (u otra especifica) fuera
de Occidente, pues en el resto del mundo no hay una visién
sectorial, para hacer una accion parcial o desligada de todo
lo demas. Por ello, en la mayoria de las poblaciones indigenas
comunitarias, todavia continda sin caber el feminismo,
pues resulta contradictorio a su condicion de integralidad
comunitaria y de pluralidad. Todavia se mantiene un cierto
sentido de mutualidad en el mundo indigena, especialmente
entre las mujeres, a pesar de la penetracion del eurocentrismo
de izquierda, con su visién sindical en superposicion de lo
comunitario y de su ideologia objetivista (el materialismo
historico y dialéctico) por sobre sus concepciones y relaciones
armaénicas con la naturaleza (vitalcentrismo).

Sin embargo, cabe reconocer que el proceso colonial es
cada vez mayor y acelerado en el mundo indigena, y cada
dia estan mas subdivididos en partidos politicos, sectas
religiosas, grupos econdémicos, y otros. Obviamente, la
derecha ha hecho lo mismo, pues parten de la misma visién
ontolégica divisoria y especializadora. Con la diferencia que
a la derecha los indigenas solo les interesan como mano de
obra baratay, a la izquierda, como masa para sus propdsitos
“revolucionarios”, en los que no cuentan las filosofias
indigenas, pues las consideran atrasadas y obsoletas, en
tanto, para ellos sélo el “materialismo cientifico”, es decir,
lo Occidental de izquierda es lo Gnico valido y verdadero.

Como dijimos anteriormente, esta visién sectorialista por
partedel feminismo estasirviendoalafortificacién del patriar-
capitalismo antes que a resquebrajarlo o desarticularlo, al
intentar corregir las deformaciones que tiene el sistema, ya
que éste se mantiene con las mismas instituciones con las que
surgio. Ponen limites y regulan una parte del sistema, pero de
ahi nada mas, nada que sirva para salir del capitalismo y de
toda la civilizacién monoteista. S6lo se dedican a administrar
el capitalismo y compiten con la derecha en quién lo gestiona
mejor, con excelencia y calidez.

Se disputan la direccion del Estado, a la que los unos le
dicen que es muy gordo, y viceversa, pero es el mismo Estado
patriarcapitalista. Y lo peor, es que creen que con un estado
intercultural o plurinacional ya es otro estado, cuando en la
practica es sélo otro apellido a la misma esencia del estado

Laizquierdanacio en occidentey
es también monoteista, siendo esa
su impronta o matriz originaria,
por lo que tampoco cabe anadirle
apellidos para pretender
diferenciarse, cuando el asunto

es organico o fundacional, entre
un pensamiento monoteistay un
“pensasiento” animista o vitalista.
Ahi estalo de fondo, lo otro es jugar
al mismo sistema, pretendiendo
ponerse otra mascara, cuando
enlamédula son lo mismo. Eso se
llama folclorismo.

monoteista. Es puro maquillaje indigenista al mismo estado
monoteista.

Las correcciones al sistema patriarcapitalista que estan
empujando las feministas, sélo han beneficiado a una élite
de mujeres, mientras la mayoria de las mujeres siguen en
la misma condicion, y hasta peor (al igual que muchos
hombres pobres, indigenas, campesinos). Lo que se puede
observar, es que solo ciertas mujeres favorecidas han
mejorado su situacién con la lucha feminista, con ello,
consolidandose el sistema monoteista a través de mujeres
que dirigen las instituciones patriarcales; en muchos casos
mejor que los hombres. Entonces, el asunto de base es la
existencia y pervivencia de las instituciones patriarcales,
y no la incorporacién o inclusiéon de las mujeres al poder
patriarcal, para dizque hacerlas mas democraticas e
inclusivas. Puro maquillaje mesianico, cuando todas esas
mujeres tienen un fisico femenino pero su pensamiento es
patriarcal, derechista, fascista, racista.

No es un cambio que ahora haya mujeres en las fuerzas
represivas, todo lo contrario, estas instituciones patriarcales
se han robustecido con la presencia femenina, y mas todavia
con la incorporacion de mujeres no-blancas. Los grandes
ejércitos occidentales estan conformados por inmigrantes
o por sectores empobrecidos “de color”, quienes pasan a
ser los defensores militares de los estados-nacién racistas,
clasistas, sexistas; y que, en caso de guerra son los primeros
y los que mas mueren. Irénicamente, el pueblo matando al

Feminismo, ;transformacién o gatopardismo?

93




94

Cuerpo

Dentro delos Inkaslas

panakas (familias ampliadas)

se organizaban alrededor de

la abuela, que estableciala
organizacion comunitariay
todala organizacion territorial.
Lamadre tierraytodolo
femenino siempre fueron
valoradas, incluso, sacralizadas,
por ende, las mujeres. ‘ ‘

propio pueblo, defendiendo a las élites mundiales de los
“terroristas” (antes decian de los “guerrilleros”).

De qué serviria que hubiera una Juana Paula Il en la Iglesia
Catolica, la misma que podria ser mas conservadora que
el difunto Papa polaco. Y asi con muchas mujeres, en
diferentes érganos e instituciones. Ahora, la derecha y la
extrema derecha tienen parlamentarias, juezas, alcaldesas,
presidentas, etc., muchas de las cuales trabajan mucho
mejor que hombres de izquierda y hasta que los varones de
derecha, para reanimar y prolongar el sistema estatuido.

Todos los movimientos cobijados alrededor del reformismo
como paraguas general, terminan haciendo parches; y
sus innovaciones en vez de provocar una transformacion
estructural acaban corrigiendo ciertas exageraciones
del sistema que cuestionan, con ello afianzandolo vy
perpetuandolo. De esta manera, van perdiendo los
horizontes, para quedarse atrapados en lo inmediatista, que
sélo termina reproduciendo mas de lo mismo. Sus cambios
no cambian nada de fondo, le revitalizan al sistema que
dicen cuestionar.

Si bien, el feminismo ha hecho reflexionar sobre la situacién
de la mujer y ha hecho valiosos aportes a su discernimiento,
cuando las feministas plantean salidas a su situacion, al
igual que la izquierda, solo logran que las mujeres se dividan
mas y se confronten en cantidad de tendencias.

No creemos que por ahi esté el camino, ni para el feminismo
ni para ninguno de los grupos sociales y ambientales que
han surgido desde el monoteismo sistémico. Creemos que
hay que caminar desde las filosofias ancestrales, tejidas
durante miles de afios, construidas colectivamente, y
experimentadas en distintas formas. No fueron perfectas,

Feminismo, ;transformacién o gatopardismo?

pero no se puede borrar todo ese conocimiento acumulado
y empezar de cero. Hay una vivencia de base que puede ser
profundizada, y no aquella mania eurocéntrica de empezar
con nuevos experimentos y nuevas utopias, que siempre
terminan en distopias.

Ello implica aprender y encarnar las filosofias milenarias,
incluidas las de la Europa indigena (especialmente la Celta),
para desde alli aportar a la construccién de un mundo
equilibrado entre hombres y mujeres, y al mismo tiempo
entre todos los seres y aspectos que constituyen la vida. No se
trata de comenzar a inventarse nuevas teorias de liberacion
0 emancipacioén, que al final siguen basadas en ontologias
monoteistas, que terminan en nuevas formas de dominacion
(el partido, el buro, el caudillo), como lo dice la historia.

Slo una descolonizacién integral y paradigmatica del
monoteismo con todos sus centrismos, permitird otras
respuestas a la crisis ambiental y social que vive toda la
humanidad y el planeta, por ende, también las mujeres. No
al revés, creyendo que primero hay que salvar a las mujeres,
cuando todo es integral o es un conjunto interrelacionado
o entrelazado. Una accién interseccional y transversal
permitira aquello, y esto comienza saliendo de los guetos
parciales, para postular una teoria y una accién unificada,
que rebase las visiones claustrales para reaccionar
colectiva y comunitariamente, que en el caso de los Andes
lo cobijamos bajo el paraguas del Buen Vivir, y que ha sido
propuesto a todo el mundo.

Todas las teorias y practicas sectorizadas o parceladas que
se han experimentado, deberian quedar como ensefianzas
y guias de los experimentos realizados, para no volver
a repetirlos. Mas de un siglo deberia ser suficiente para
aprender, y ademas, para despertar la humildad guiandose
por las filosofias milenarias, las que no son posturas magicas,
mitologicas, atrasadas, subdesarrolladas; al contrario, han
sobrevivido en el tiempo, pues han sido experimentadas
y construidas por los pueblos en miles de afos, y no por
mentes brillantes, elegidas y ascendidas.

Mientras existan estos grupos parciales y “sucursaleros” del
monoteismo, siempre habra la posibilidad de la ruptura, la
fragmentacion y la disputa. La derecha y todos los grupos
conservadores les quieren divididos, la CIA crea grupos para
enfrentarlos entre ellos mismos, y para lo cual se apoyan en
las diferencias que tienen para ahondarlos mucho mas.

Sentimos que solo la “unidad en la diversidad” permitira
lograr las transformaciones que muchos anhelamos.
Cuando estemos cobijados por un sentimiento similar y
bajo un similar paradigma conciencial vamos a lograr un
nuevo mundo, basados en la diferencia complementaria
y no en la igualdad homogeneizante como promueve
la izquierda y la mayoria del feminismo. Como dice el
Subcomandante Marcos, construir un mundo donde
quepan muchos mundos.




Nuestra entrevistada es una reconocida artesana textil
de Chinchero -pueblo ancestral situado en el corazén
del Valle Sagrado de los Incas a sélo 28 km del Cusco-.
Mujerempoderaday heredera de unatradicién milenaria.
Desde su Centro Textil Casa Sonia, comparte con Willakuy
algunos pasajes de su biografia y detalles de su actividad
orientada a los turistas avidos de una experiencia
vivencial relacionada con el proceso del tejido artesanal
-desde el trasquilado de la oveja hasta el producto final:
una manta de lana completamente natural-. De esta
manera, Sonia -como otras mujeres artesanas locales-
garantiza la pervivencia de saberes que se vienen
transmitiendo de generacién en generacion; proyecta al
mundo este patrimonio cultural tangible e intangible y
contribuye al desarrollo econémico de su comunidad.

Sonia Huaman forma parte de una extensa comunidad
de mujeres que se dedican en el Pert a desarrollar
actividades productivas asentadas en las tradiciones
ancestrales. Las mantienen vigentes, exponen su
quehacer a nivel mundial y tejen redes comunales
que parten de la familia y se extienden a diversas
colectividades. Por eso su importancia.




Cuerpo

96

Cuéntenos, por favor, de suvida, Sonia; de suvida de
57 anos...

Naci en el distrito de Chinchero, Provincia Urubamba.
Viviamos en donde es zona turistica. Aprendi desde nifia a
tejer las pulseritas. ;Por qué?, porque mi mamay mis abuelitas
eran tejedoras artesanas. Entonces, mi mama me ensefd6 a
tejer desde muy pequefia. Asi aprendi, poco a poco, tejiendo,
hilando, tifiendo. Antes, no habia mucho turismo. Vendiamos
una pulserita..dos cintas..una faja pequefa.. ;Para qué?,
para ayudar a mi mama. Yo soy de cinco hermanos, la mayor
y entonces, mi mama siempre necesitaba porque nosotras
siempre antes, trabajabamos la agricultura y, eso sélo es para
comer, porque el precio de la papa, del trigo, “de la haba”,
siempre era precio muy barato y no nos alcanzaba. Por eso nos
apoyabamos con la artesania y, cuando venian los turistas les
ofreciamos y, con ese dinero nos apoyabamos. En mi juventud
siempre he apoyado a mi mama para que salgamos toda la
familia adelante. Hasta ahorita, estamos con la artesania.
Igualmente, cuando tenia 12 o 13 afios, con mis compafieras,
con mis amigas, siempre tejiamos nuestras pequefias cosas
pasteando las ovejas. Siempre ibamos al campo con nuestro
hilado o nuestro tejido. También aprendimos a tefiir con las
plantas naturales. Eso se estaba perdiendo cuando llegaron
las anilinas, pero no era bueno, porque se destefiia. Y asi
preguntando a las abuelitas, a mi mama y a otras personas
aprendimos a tefiir con las plantas naturales. Por ejemplo, el

Con mi esposo, Vicente Castro,
me conocien la juventud, alos
22 aios. No nos obligo nadie.
Entonces hemos hecho nuestro
matrimonio. No lo realizamos

el servinacuy. Antes si habia, en
tiempos de mis padres, pero ya
no se hace desde hace décadas.
Formamos un hogar pequeiio.
Tengo dos hijos: Jorge y José Luis.
Ellos siempre me han apoyado.
Ellos han aprendido, perono han
tejido la artesania; los varones
apoyan mas en las tareas de
urdido y teiiido porque mas se
dedican ala agricultura

"Nosotras tejemos porque tenemos que salir adelante"

color verde, con el eucalipto, la chilca; elamarillo y el naranja,
lo tefifamos con la flor de qolle, con gaga sunkay, un color
rosado aglita lo sacabamos del palo-palo. Y lo que es muy
importante para teflir, es la cochinilla con la que se pueden
sacar bastantes tonalidades de rojo, granate y naranja. El
lavado de la lana, lo aprendi con una planta que se llama
sagtana o sacha paracay. Es una raiz que se usaba también
para el lavado del cabello. Todo eso lo aprendi desde nifia y
sigo trabajando con el mismo material.

Un largo camino de trabajo pero también de
emancipacion ;Y como fue que formo su pareja,
su propia familia, Sonia? ;Hubo servinacuy o
matrimonio de prueba?

Con mi esposo, Vicente Castro, me conoci en la juventud,
a los 22 afios. No nos obligé nadie. Entonces hemos hecho
nuestro matrimonio. No lo realizamos el servinacuy. Antes si
habia, en tiempos de mis padres, pero ya no se hace desde
hace décadas. Formamos un hogar pequefio. Tengo dos
hijos: Jorge y José Luis. Ellos siempre me han apoyado. Ellos
han aprendido, pero no han tejido la artesania; los varones
apoyan mas en las tareas de urdido y teflido porque mas se
dedican a la agricultura. Mis hijos han estudiado y ahora son
ya profesionales. Yo seguia trabajando en mi artesania para
seguir adelante. Doy gracias a mi esposo, a mis dos hijosy a
mis padres porque ellos eran mi inspiracion, soporte y parte
importante de mi vida como tejedora y artesana. Nietos
todavia no llegan. Me siento también feliz porque he apoyado




Cuerpo

a otras personas, sobre todo a las nifias, a que aprendan todos
los procesos. Estoy también feliz con mis amigos extranjeros
con quienes comparti mis experiencias culturales y textiles. Y
sigo compartiendo todo lo que he aprendido desde pequefia
hasta ahora.

Su corazon siempre esta abierto, eso se percibe
y se lo agradecemos desde la revista. Ud. vive
en la tierra de la artesania textil, Sonia. Existen,
aproximadamente, unos quince espacios en
Chinchero en los que, entre hebras y plantas
para teiir, las mujeres comparten sabiduria y se
acompainan. ;Como surgi6 la idea de reunirse y
crear estas redes femeninas para desarrollar esta
actividad?

Es asi, ahora los grupos textiles en el distrito son bastantes
porque, la mayoria de las mujeres, nos dedicamos a la
artesania. Yo trabajé con mis amigas. Anteriormente éramos
pocas, pero empezamos a juntarnos entre compafieras que
tejlamos y que queriamos salir a los mercados. Asi hicimos
una primera asociacién; después crecimos, hicimos otras mas
y otras personas se acoplaron. Ademas, yo tenia el suefio
de abrir una casita de turismo vivencial y entonces, con mi
esposo, lo fuimos haciendo la casita para recibir turistas.
Nosotros hemos emprendido y buscamos apoyo. Siempre
recibimos a los pasajeros, a los turistas compartiendo nuestra
vivencia: como trabajamos en el campo, cémo hacemos la
artesania. Sigo trabajando hasta el momento ayudando a
otras personas, incentivando y ensefiando a las nifias para
que no se pierdan nuestros tejidos.

Esta claro que este emprendimiento femenino que
se multiplicé es muy importante para el desarrollo
economico de Chinchero porque esta integrado al
circuito turistico. ;Qué apoyos institucionales ha
recibido el sector de la artesania textil del distrito?

Como apoyos,antes eraIndustria Turismo;ahoraes GERSETUR.
¢(Como?, capacitdndonos en como podemos vender, como
podemos marquetearnos, como se trabaja en una asociacion.
También participando de concursos en nuestro distrito. Las
mejores tejedoras van a vender sus mercaderias a las ferias, a
Lima o a Cusco, alli, en Perll nomas. Y cuando vamos, Llevamos
los tejidos de otras compafieras, no sélo los de nosotros. Los
varones también participan de esas ferias pero hacen mas
pintado de ceramica o joyeria.

;Cuales son las dificultades que debe afrontar
una asociacion de tejedoras para desarrollar su
actividad?

La gran dificultad, hasta ahorita, es la competencia comercial
y buscar el mercado porque nosotros no queremos quedarnos
la mercaderia, sino que queremos vender para seguir
haciendo otros materiales y, para eso tenemos que salir a las
ferias, los sabados o los domingos y, cuando se puede, vamos

Las parejas que llegan yoveo
que son amables, unidos,

que comparteny,acaen

mi distrito, las parejas son
también asi. Nosotros mismos,
con mi esposo, compartimos,
trabajamos en el campo,enla

casa. Esoyoveo.
A

a la capital. Asi, defendemos el patrimonio de la artesania
textil. Asi hacemos resistencia. Nosotras tejemor porque
tenemos que salir adelante. No podemos perder nuestros
disefios y ademas, sacamos otros nuevos y otras modas para
que tengamos mercado.

Por lo que acaba de comentar, queda claro que
también hacen innovacion, que lo tradicional
puede convivir con lo actual. Eso esta muy bien ;Y
podemos hablar de un “comercio justo”, Sonia?

Viendo lo que nosotros trabajamos desde el inicio hasta
el acabado de la pieza textil, la gente lo valora y nos paga
el precio que vale porque ven que no estd mezclado con
maquina. Por eso, nosotros hacemos si o si la exhibicion de
como trabajamos, para que lo vean y valoren nuestro trabajo.

Sonia, su actividad en el centro textil y, sobre todo,
en su hospedaje, cuando recibe a los turistas y
convive con ellos, le permite conocer de forma
directa distintas formas de relacionarse. ;Qué
diferencias observa en la relacion mujer-hombre
de otras culturas con respecto a la cultura andina?

Las parejas que llegan yo veo que son amables, unidos, que
comparten y, aca en mi distrito, las parejas son también asi.
Nosotros mismos, con mi esposo, compartimos, trabajamos
en el campo, en la casa. Eso yo veo.

Ademas de su actividad artesanal, ha tenido Ud.
alguna participacion de tipo comunitario o politico?

Si, yo he participado en la comunidad siendo dirigenta,
también en el Municipio, he sido dos veces presidenta de la
Distrital de Mujeres para buscar apoyos. En los colegios he
sido miembro de la Junta Directiva. En mi Asociacion he sido
tesorera dos veces.

"Nosotras tejemos porque tenemos que salir adelante"

97




98

Cuerpo

¢Y como se vive la relacion mujer-hombre en esos
contextos institucionales comunitarios?

Cuando participas en la comunidad sabes que tu estas en
igualdad con los varones; te sientes lideresa y en las reuniones
ves que las mujeres participamos. La juventud que viene es
igual y pueden participar en las politicas.

¢Alguna vez ha sentido el machismo en la
comunidad?

Antiguamente, si habia el machismo y a las mujeres se
las obligaba a hacer otras cosas pero, en este tiempo se
apoyan entre varones y mujeres porque ahora hay bastantes
psicélogos que nos apoyan para que no sea como antes.

(Y como se realiza ese servicio de apoyo, Sonia?
Cuéntenos, por favor.

En algunas asociaciones vienen los psicélogos a dar charlas
para concientizar a la gente. También, a veces, se presentan
algunas ONGs para dar ese apoyo. Pero nosotros, por nuestra
cuenta, también podemos ir, nosotros mismos podemos
buscar el apoyo a nuestro propio peculio.

"Nosotras tejemos porque tenemos que salir adelante"

Volviendo alos tejidos y pensandolos desde nuestra
cosmovision en dondela paridad es tanimportante,
¢podria decirnos si hay alguna prenda tejida
chincherina o algan pallay o disefio que represente
el par complementario mujer-hombre?

La ropa tipica de las mujeres y la de los varones es diferente
pero es la misma desde antiguamente: las mujeres usamos la
lliklla y los hombres su poncho. He visto también que dentro
de la montera o sombrero, en su copa, las mujeres antes
llevaban su dinero vy, los varones lo llevaban en lo que esta
colgado atras, en el chullo. Y el pallay que nos representa
en Chinchero, es el disefio del loraypo en el que esta el
encuentro de las dos lagunas: la de Piuray que representa a
la Pachamama y la de Waipo que representa al Pachapapa.

iUn clarisimo ejemplo de complementariedad
el loraypo! Para finalizar, una altima pregunta:
como mujer guardiana de esta sabiduria milenaria
;piensa que el arte textil andino esta en riesgo?

El tejido nunca va a perderse en Chinchero porque siempre,
de generacién en generacién, se va transmitiendo en las
asociaciones y centros textiles. Hay también una escuela
en donde, cada sabado, van las nifias a aprender a tejer los
disefios. Ademas, nosotras como mamas, tenemos siempre
esas ansias de ensefiarles a las nifias. Por eso, yo les diria
que sigan adelante las chicas, las nifias que vienen; que se
empoderen de lo que es nuestra artesania para que no se
pierda lo que es nuestro patrimonio.

Gracias, Sonia. Fue un placer paranosotros conocer,
a través de su testimonio, como en ese rincén de
nuestros Andes, las mujeres tejen redes y se auto-
gestionan para sostener, mantener y expandir una
tradicion textil milenaria.

Cuando participas en la comunidad
sabes que ti estas enigualdad con

los varones; te sientes lideresayen

las reuniones ves que las mujeres
participamos. Lajuventud que viene es
igual y pueden participar en las politicas.
Antiguamente, si habia el machismoya
las mujeres se las obligaba a hacer otras
cosas pero, en este tiempo se apoyan
entre varones y mujeres porque ahora
hay bastantes psicologos que nos apoyan

para que no sea como antes. ‘ ‘




Kurku Cuerpo

entre eleco-ciu
multiple discrirhina
Condorcanqui '
(Amazonas, Peru)

Autora : Marlene Castillo Fernandez

ll|||\,n\

La autora es ingeniera agronoma y posee una larga identificacion, aporte teérico_y.prdctico con diversos =2 ! l‘N i
movimientos sociales. Actualmente es consultoray activista referidas a la Amazonia, los pueblos indigenas & \?- Q
y la soberania alimentaria desde la realidad peruana.y.su insercién global en‘tiempos de crisis eco-social b
civilizatoria. Hace aqui una amplia explicacién del espacio de las mujeres awajun y wampis, en especial

como conservadoras de la agrobiodiversidad amazénica. Sefala: “Las mujeres indigenas amazdénicas

peruanas sumaban casi 114 mil personas de acuerdo al censo nacional oficial del 2017 (Defensoria del

Pueblo. 2019. Informe 002-2019-DP/AMASPPI/PP), la mitad del total de indigenas amazdnicos. Un cuarto de

esa poblacién de mujeres hace parte del pueblo Awajtn, la gran mayoria de ellas concentrada en la provincia

de Condorcanqui, regién Amazonas (78%: 22,425 de 28,605), en la frontera con el Ecuador. Aqui algunas

cifras de la discriminacién estructural y cultural contra los indigenas y las mujeres indigenas amazénicas de

los pueblos Awajun y Wampis (donde existen datos), en el siglo 21, evidencian tal afirmacion”.

En parrafos siguientes explica los problemas que afrontan las mujeres de estas comunidades y denuncia: “la
violencia sexual ocurre especialmente en los contextos escolares en comunidades, con mayor frecuencia
entre el agresor docente awajun y la violentada escolar awajun. Se reproduce tanto por la frecuente
permisibilidad patriarcal del reglamento y de la autoridad comunal (Segundo Guevara, 2019), ante la
inaccesible e indtil ruta de la justicia ordinaria (fiscalia, poder judicial), asi como por la extrema impunidad
a consecuencia de la inaccién/desidia/discriminacién del sistema educativo bajo la autoridad de la UGEL
y del Ministerio de Educacion, ente rector/supervisor, y la complacencia/negligencia de los ministerios de
cultura, de mujer y poblacién vulnerable y del ministerio publico. Discriminacién sistémica indolente”.

Mujeres Awajiin y Wampis, entre el eco-cuidado y la miltiple discriminacién en Condorcanqui (Amazonas, Pert)



Cuerpo

“Somos importantes para el buen vivir’, pero discriminadas/
no reconocidas/desatendidas. Asi afirman en voz alta y en su
idioma, las mujeres awajun y wampis en las reuniones publicas
de las comunidades de la provincia de Condorcanqui, en este
siglo 21 (Mujeres Awajun y Wampis: somos importantes para
construir juntos el buen vivir. SAIPE; 2012). Y lo dicen refiriéndose
a su hogar (sobrecarga de trabajo y celos), no sélo a sus espacios
de organizacion indigena donde el hombre tiene mas poder y
voz publica- clan, comunidad, organizacién de sector de rio -
sino también en espacios ajenos con hispanohablantes y con
las entidades de los poderes estatales. No todas, hay grupos
de mujeres desarraigadas culturalmente que trabajan para la
mineria ilegal.

Estas mujeres awajin y wampis de varios sectores de rio, alin
fuertes en la defensa étnica cultural, se hacen escuchar desde
su rol estratégico: el cuidado de toda vida y de la conservacién
del bosque (que denominamos eco-cuidado). Interpelan al
exponer su afectacién por una triple discriminacion: con poder
desigual a lo interno indigena -a razon de su género-; con
trato de inferioridad humillante desde la cultura/clase social
hispanohablante -a razén de su cultura indigena y precariedad
mercantil (estigmatizadas como seres humanos pobres)-; y con
desproteccion/desatencién estatal -a razén de su integracion
étnica cultural subordinada a un estado nacién peruano
que, ajeno a garantizar su supervivencia indigena, promueve
capitalismo depredador del bosque ancestral-.

Proclaman: “Somos nosotras las que conservamos la
diversidad de especies de plantas para diferentes usos y las
que podemos fortalecer los conocimientos ancestrales, las
practicas de la chacra cuidando el bosque y la promocion
de valores (mitos) de formacion de vision que se estan
debilitando por descuido en la formacion de hijos e hijas

Estas mujeres awajun y wampis de
varios sectores de rio, aun fuertes
en la defensa étnica cultural,

se hacen escuchar desde surol
estratégico: el cuidado de todavida
ydela conservacion del bosque
(que denominamos eco-cuidado).
Interpelan al exponer su afectacion
por una triple discriminacion:

con poder desigual alo interno
indigena; con trato de inferioridad
humillante desde la cultura/clase
social hispanohablante; y con
desproteccion/desatencion estatal.

(..) Somos parteras y Mujeres Yachay (..). Ellas existen en
los clanes familiares, como consejeras para orientar frente
a los problemas, en el uso de plantas formativas como toe,
ayahuasca, tsaag, para que puedan tener una visién para su
vida. Ademas, para hacer tinajas, pinig, ichinak, amamuk;
aneen, arte manual que ellas pueden ensefiar. Ahora, esas
funciones son poco reconocidas, valoradas y apoyadas por la
comunidad, los clanes, las escuelas”.

Siguen estando a cargo del cuidado de la reproduccién de
la biodiversidad aprovechable del bosque, a hase de sus
estrategias de integracion ecolégica de la chacra con el
bosque, diversificacién, rotacién y domesticacion de especies
(Fidel Torres; 2013); mas alla de sélo el cuidado del hogar/
huerto y del clan familiar. Indicadores de ello son:

e el reconocimiento de 73 especies vegetales que
componen la agrobiodiversidad de las chacras a
cargo de mujeres inspiradas en el mito de Nugkui
(expertas conservadoras in situ) de 20 comunidades;

* el registro de 125 tipos de plantas segiin nueve
tipos de usos manejados por ese grupo de mujeres,
en orden de mayor importancia: alimenticios,
medicinales, culturales, antisépticos para limpieza
corporal, uso como combustible;

e 20 nuevas especies vegetales en proceso de
domesticaciony

e el reconocimiento de 15 especies -cultivadas
por ellas, que constituyen la estructura basica
alimentaria.

Sin embargo, las sabias awajun y wampis no han sido
reconocidas efectivamente en su calidad de conservadoras
de la agrobiodiversidad amazénica, en tiempos de riesgo
planetario para la vida humana y no humana, cuando se
requiere con sentido de urgencia fortalecer la resiliencia
ecolégico-social-cultural amazoénica. No reconocidas
efectivamente -no sélo simbélicamente-, ni en los espacios
publicos indigenas y no indigenas, sean locales, regionales
o nacionales. Sigue pues funcionando, en el bicentenario
de la republica, la colonialidad del saber y del poder: el
trato de inferioridad a lo y el indigena, mas aun a la mujer
indigena; desde la posicion de superioridad del saber/
ciencia/civilizacion  occidental/eurocéntrica; mas adn
desde la posicion de poder de la actual tecnocracia y élite
gobernante de sesgo capitalista neoliberal extractivista
(la supremacia del crecimiento econémico respecto a los
derechos) que promueve la depredacion, colonizacion,
despojo y mercantilizacién de la Amazonia y es permisible
con las economias ilegales crecientes.

La “Propuesta de Buen Vivir como Pueblos Awajun y Wampis
y con el Estado peruano”, difundida en los 5 sectores de rio
en la provincia de Condorcanqui y que fue entregada a las
mas altas autoridades ministeriales competentes hace 12
afos, fue archivada. Dicho documento sostenia que: “Hacer

100 Mujeres Awajiin y Wampis, entre el eco-cuidado y la multiple discriminacién en Condorcanqui (Amazonas, Pert)




Cuerpo

realidad el Buen Vivir con el Bosque exige que en la toma
de decisiones y en la distribucion de los recursos, en los
diferentes niveles —-Familia/Clan, Comunidad, Organizacién,
Municipalidad, Gobierno Regional y Nacional- se priorice:
“(...). Reconocimiento a la mujer Awajan y Wampis, basado
en el mito de Nugkui, como pilar fundamental del Buen Vivir,
especialmente en la conservacion de la Biodiversidad para
la Alimentacion, Salud y Educacién de las actuales y futuras
generaciones” (CEPPAW, 2012). Hoy en dia, se esta avanzando
en hacerlo realidad por decisién y gestion de las autoridades
mujeres y hombres del Gobierno Territorial Auténomo de
la Nacion Wampis-GTANW en el sector medio y alto del
Rio Santiago, en lucha sistematica contra las actividades
extractivistas legales e ilegales, que ademas involucran
prostitucién y trata sexual de mujeres de su pueblo, y contra
la corrupcién de autoridades estatales que lo permiten.

Las mujeres indigenas amazonicas peruanas sumaban casi 114
mil personas de acuerdo al censo nacional oficial del 2017
(Defensoria del Pueblo. 2019. Informe 002-2019-DP/AMASPPI/
PP), la mitad del total de indigenas amazonicos. Un cuarto de
esa poblacion de mujeres hace parte del pueblo Awajun, la gran
mayoria de ellas concentrada en la provincia de Condorcanqui,
region Amazonas (78%: 22,425 de 28,605), en la frontera con el
Ecuador. Aqui algunas cifras de la discriminacién estructural y
cultural contra los indigenas y las mujeres indigenas amazonicas
de los pueblos Awajin y Wampis (donde existen datos), en el
siglo 21, evidencian tal afirmacion:

* Sin derecho a tener derechos ciudadanos (escuela,
servicio de salud, atencién publica...). Indicador: sin
documento de identidad-DNI. EL 59% de mujeres
awajun no cuentan con DNI. En el departamento
de Amazonas, se censaron a 1,916 mujeres awajin
y 122 mujeres wampis que no cuentan con DNI,y a
1,302 hombres awajin y 118 hombres wampis.

* Derechos recortados de autonomia intercultural.
Las mujeres indigenas amazénicas tienen los mas
altos porcentajes en el indicador sin saber leer ni
escribir: 19% del total. Sin nivel educativo: el 17% de
mujeres y 9% de hombres del pueblo awajun.

* Desatendidas por las politicas de apoyo productivo.
Indicador: subregistro de su importancia agro-
forestal-pesquera por deficiencia censal (18% mujeres
indigenas amazonicas conductoras de unidades
agrarias: 8,908 de 49,526, segin CENAGRO 2012) e
inexistencia de politicas gubernamentales productivas
especificas pro indigena y de equidad de género.

Discriminacion patriarcal,
evoluciony actualidad dela cultura
indigena en Condorcanqui

Lasy los awajuny wampis distinguen dos grandes periodos en
la evolucién histérica de su organizacion social como pueblo
indigena: el tiempo de los clanes (dominante ain hasta la

Mujeres Awajiin y Wampis, entre el eco-cuidado y la miltiple discriminacién en Condorcanqui (Amazonas, Pera) 101

década de los afnos sesenta) y el tiempo de las comunidades
nativas (generalizandose en todos los sectores de rio en las
décadas de los afios ochenta y noventa).

Entiemposde los clanes guerreros, las nifiasy las adolescentes
eran objeto de pactos conyugales a razon de conveniencia de
alianzas politicas guerreras que podrian ser considerado el
patriarcado originario. Con frecuencia sus uniones conyugales
eran pactadas por los padres a razén de costumbres en la
construccién de parentescos, era el tiempo de “los pactos
cuando eran nifias y entregas de mujeres adolescentes” a
hombres mayores del clan familiar cercano (uniones entre
primos cruzados). Los pactos, cuando eran nifias, excluian la
relacion sexual. Entonces, las mujeres estaban condenadas a
no elegir su esposo -su proyecto de vida-, sino a someterse/
acostumbrarse; en caso extremo a regresar al clan, huir o
suicidarse. Asi lo sefialan las historias de vida de la mayoria
de abuelas y de algunas de las madres adultas recogidas en
estudios antropologicos recientes.

Histéricamente, esa injusticia patriarcal contra las
mujeres, bajo similares modalidades, se daba en otras
culturas indigenas vy territorios, incluso en clases sociales
occidentalizadas dominantes (haciendas), en el siglo pasado.
Es necesario recordar para no fungir de superioridad ética
cultural, que el Cédigo Civil peruano de 1936, que rigio
hasta fines de 1984, no establecia que la persona era sujeto
de derechos; ademas instituia que la promesa/pacto de
matrimonio (esponsales) o el matrimonio estaba permitido
con mujeres desde 14 afios cumplidos bajo consentimiento
de los padres (articulos 76 y 87). Patriarcado juridico nacional
permisivo a la afectacion de derechos de libertad en la unién
conyugal de mujeres alin menores de edad.

Eltiempo de las comunidades nativas (indigenas amazonicas)
empieza en 1978, hace 46 afios, con la Ley de Comunidades
Nativas y de Desarrollo Agrario de la Selva y Ceja de Selva
(no consultada). En Condorcanqui, al amparo de esta ley
se conformaron las 363 comunidades nativas tituladas. De
acuerdo al censo nacional del 2017 (INEIl) en la provincia
fueron censadas: i- 12,513 viviendas con algo mas de
59,000 habitantes (62% de la poblacion provincial) en 229
comunidades awajun; y, ii- 1,839 viviendas con casi 10,000
habitantes (10%) en 35 comunidades wampis. En el siglo
21, las comunidades nativas organizadas en federaciones vy,
desde hace un lustro, en gobiernos territoriales auténomos
(autogobierno) por decision propia, constituyen la
arquitectura organizativa territorial indigena. Ambos pueblos
estan demandando al Estado su reconocimiento juridico
como tales.

En el nuevo contexto histérico de su integracion subordinada
al Estado nacion - excluidos de su constitucién como
ciudadania indigena con derechos de representacién
politica diferenciada - han evolucionado. Un importante
sector con mayoria de edad y DNI (41% de mujeres y 59%
de hombres) se han ido integrando a la vida ciudadana,
desde que la Constitucién Politica del Pert a fines de 1979
extendié el derecho de voto a los hombres y mujeres que no




Cuerpo

sabian leer ni escribir. Siendo la principal ocupacién la agro-
forestal, también jovenes y adultos productores/as se han
ido integrado parcialmente al mercado. La escolaridad se
ha expandido en territorios comunales, pero en condiciones
de precariedad e inseguridad, especialmente riesgosas
para nifias y adolescentes que pasan la mayor parte de su
tiempo en la escuela o meses en la residencia/internado
estudiantil indigena, residencias que recién en el 2018 fueron
empadronadas ministerialmente (lejos de sus casas, sin
electricidad, construccion de tablones de madera fragiles,
tugurizados, con déficit alimentario y sin atencion de salud).
Desde inicios de este siglo, estan mas comunicados desde
la comunidad por el acceso a medios radiales y celulares si
acaso hay sefial y tienen dinero.

Lomasimportante, desdeinicios de estesiglo, esque gruposde
mujeres lideres reconocidas culturalmente y algunos lideres
sabios y dirigentes de organizaciones indigenas asumieron
la difusion, promocién y defensa publica de los derechos
humanos en su territorio ancestral. Evoco destacando lo que
conozco in situ: la labor pionera en ese campo de Elva Rosa
Yankikat Kiat, ex vicepresidenta de la Federacion de Mujeres
Awajun del Alto Marafion y de Santiago Manuin Valera
(QEPD), quien fue presidente de la entonces Asociacién Bikut.
Todo lo anterior ha derivado en la reforma de hecho de las
costumbres culturales: ya no se practica ni se fomentan los
pactos ni las entregas patriarcales: estas han dejado de ser
la norma cultural. Las mujeres deciden con quién unirse;
con frecuencia buscan entre los familiares ante el riesgo
de abandono del mestizo. Es la generacién de las nietas en
tiempo de comunidades (Rodrigo Lazo-Landivar et.al, 2022;
Adriana Veran, 2017).

Violepcia sexual a escqlares )
awajuny discriminacion sistémica
permisible indolente

Las nifias y adolescentes son cuidadas contra la violencia
sexual, tanto por los padres, los clanes, la comunidad y las
organizaciones indigenas. Pero, la violencia sexual ocurre
especialmente en los contextos escolares en comunidades,
con mayor frecuencia entre el agresor docente awajun y
la violentada escolar awajun. Se reproduce tanto por la
frecuente permisibilidad patriarcal del reglamento y de
la autoridad comunal (Segundo Guevara, 2019), ante la
inaccesible e inutil ruta de la justicia ordinaria (fiscalia, poder
judicial), asi como por la extrema impunidad a consecuencia
de la inaccion/desidia/discriminacién del sistema educativo
bajo la autoridad de la UGEL y del Ministerio de Educacion,
ente rector/supervisor, y la complacencia/negligencia de los
ministerios de cultura, de mujer y poblacién vulnerable y del
ministerio publico. Discriminacién sistémica indolente.

Hacetresmeses,ladirigentedel Consejo de Mujeres, Rosemary
Pioc denuncio, en un medio de alcance nacional (RPP, 30 mayo
2024) que 524 profesores habian sido denunciados (100%) por
violencia sexual contra mujeres escolares de las comunidades
indigenas en la provincia de Condorcanqui, durante 2010

a mayo 2024. Precisé indignada que so6lo 111 habian sido
destituidos (21%), 110 casos habian sido archivados (21%)
por falta de pruebas con la excusa de falta de presupuesto
para investigar, y que la mayoria seguian ejerciendo clases.
La también docente awajun sefialé la responsabilidad
directa del Ministerio de Educacién y de la Unidad de Gestién
Educativa Local-UGEL, no so6lo por inaccion/omision de
sus funciones, sino porque protegen a sus pares, pues los
docentes con denuncias habian sido y eran trasladados a
otras instituciones educativas pertenecientes a la misma
UGEL, en lugar de ser retirados o suspendidos de ejercer la
docencia. Asi quedo expuesto el perverso procedimiento
educativo que facilita la reproduccion ampliada del delito de
violencia sexual escolar en comunidades awajun, y que revela
la gravedad de la discriminacion institucional efectuada por
quien deberia supervisar/sancionar/regular a fin de asegurar
la proteccién y prevencion del delito de violencia sexual en
contextos escolares, contra nifias y adolescentes indigenas,
las de mayor vulnerabilidad y desventaja estructural historica.

Alos 15 dias, el Ministro de Educacién, Morgan Quero, declaré
no sobre la responsabilidad sectorial en la impunidad y
crecimiento del delito denunciado, sino para afirmar que la
violencia sexual era parte de una practica cultural; es decir,
que no era un delito. Evadié la responsabilidad sectorial
con una posicion de superioridad cultural y afirmacién
esencialista, acusando a la cultura awajun (que en realidad
correspondia al tiempo de los clanes), naturalizando asi
la violencia sexual y la impunidad del delito. Declaré: “Si
es una practica cultural, lamentablemente, que sucede
(en) los pueblos amazbnicos para ejercer una forma de
construccién familiar con las jovencitas, entonces nosotros
vamos a ser muy prudentes, pero también vamos a exigirle
una respuesta a la comunidad en relacién a los descargos
que correspondan. Si estas nifias han sido violadas no nos
va a temblar la mano”. Al que siguié la declaracion de la
Ministra de la Mujer y Poblaciones Vulnerables, Angela
Hernandez: “Se trata, efectivamente, de practicas culturales
que debemos desterrar”. A su paso por Junin, la Ministra de
Cultura, Leslie Urteaga, se negoé a pronunciarse ante la prensa
sobre la afirmacion de Quero. El pacto discriminativo étnico-
cultural y patriarcal, el de la impunidad indolente de los que
nos gobiernan.

“Las violaciones son un delito, no son parte de nuestra
cultura” fue la respuesta inmediata indignada de Rosemary
Pioc, de Matut Impi, vicepresidenta del Gobierno Territorial
Auténomo Awajun, y del pronunciamiento del GTANW. Con
justo derecho exigieron disculpas publicas ante el ultraje a
sus dignas culturas y a las menores violentadas, investigacion
y sancién inmediata a los responsables, asi como atenciéon
urgente a las menores violadas y la actuacion/prevencion
integral del delito con la participacién de las y los propios
dirigentes legitimos de los pueblos awajun y wampis. “No
solo consulta, también participacion en las decisiones y
actuaciones. Con representantes legitimos, no con personajes
indigenas a su conveniencia, como convocé el ministro
Quero”

102 Mujeres Awajiin y Wampis, entre el eco-cuidado y la miiltiple discriminacién en Condorcanqui (Amazonas, Perti)




iImasumagq!

EntrevistaaPilar Vilcapaza

‘Mipoesiacontiene a

Tunupa, eracocha,
Mama Hampi..." V.

Entrevistadora : Edith Perez

P. Vilcapaza es poeta puneria, territorio de escritores y poetas notables.
Sigue una tradicién que la influencia. Con numerosos poemarios publicados

nos entrega una semblanza de su obra y pensamiento.

Pilar, cuéntanos. ;Qué te impulsa a escribir? ;Como
y por qué nace en ti, debido a qué sucesos de pronto,
la necesidad de escribir poesia?

Mi condicion de ser mujer, ser consciente de mi nifiez y
de la fragilidad de mi género, ya que mi padre de nifia me
encargaba, que la Gnica manera “de no ser vulnerada” era
mediante la obtencion de conocimiento y la lectura. Siempre
me exigia que leyera, ahi, me enamoré de la filosofia, sobre
todo de los estoicos, o la literatura barroca espafola o libros
de politica. Siempre me pregunté de nifia, por qué nunca hay
mujeres en mis lecturas y s6lo se habla de “ellos” los varones.
Eso alimenta mi interés en la poesia.

Los escritores suelen tener, desde sus particulares
poéticas, una idea, una definicion de lo que es
la poesia, que orienta su escritura. Cuéntanos,
entonces, Pilar ;Qué es la poesia para ti?

La poesia es la busqueda de conceptos como una realidad
constante y simboélica Muerte, oscuridad, negacién vy
conciencia, al mismo tiempo abstracta que manifiesta Magia
en el sentido comdn del dolor y amor dentro de la metafisica
y la exploracion de personajes fantasticos y su relacién con
los seres humanos, sobre todo y ante todo, el dolor como
energia fundamental de la construccién de la palabra. En

otros momentos la desgracia de la mujer como inicio de una
divinidad en Cronos, Eva o Lilid como manifestacion del fin
del mundo cuando asesina a su verdugo.

La tradicion poética puneia en el siglo XX, presenta
figuras paradigmaticas comoloes Oquendode Amat,
Alejandro Peralta y Gamaliel Churata; en general, la
impronta de Orkopata. Huella que ha llegado hasta
nuestros dias con, por ejemplo, la labor del Grupo
Carlos Oquendo de Amat. Ademas, en un momento,
tres poetas punefios ganaron, uno tras de otro, el
premio Copé, como Leoncio Luque por mencionar
solo a uno de ellos. Pilar, ;tu labor poética se vincula
con esta larga tradicion? ;Has considerado qué te
acercay, a suvez, te diferencia de ella?

Me acerca la geografia, la cultura altiplanica, las vivencias,
nuestros credos y el espacio del magico lago Titicaca. Me
diferencia, mi manera de visibilizar este espacio desde la
mirada de mis sentimientos como mujer, siendo un todo en la
palabra. Soy una poeta que navega dentro de la corriente del
Simbolismo y del Surrealismo Magico, y muchas veces desde
la anti-poesia que, constantemente, se pregunta la existencia
del ser humano en el cosmos como particula de los actos y
pensamientos.

"Mi poesia contiene a Tunupa, Wiracocha, Mama Hampi..." 103




iImasumagq!

iQué bello!

A partir de la pregunta anterior, ademas de las
referencias sefnaladas, ;qué poetas peruanos -mas
alla de los vinculados a tu tierra- o extranjeros, han
marcado tu quehacer poético?

Gocé con la literatura del renacimiento espafiol, como el
barroquismo, la escuela culterana como Luis Géngora y
Argote y la escuela conceptista de Francisco de Quevedo. El
romanticismo espafiol de Gustavo Bécquer y Pedro Calderén
de la Barca; de género teatral, “La vida es un suefio”. En la
literatura peruana, José Maria Eguren, “Simbélicas”; Cesar Moro,
“Anteojos de Azufre”; Cesar Vallejo, “Trilce”, Carlos Oquendo de
Amat, “Cinco metros de poemas”; Omar Aramayo, “Los dioses”. Y
finalmente, reflexiones que aprendi de la lectura “La guerra de
los wiracochas” de Juan José Vega. Y he ahi, mi cuestionamiento
a los dioses europeos. Y mi encuentro con los dioses altiplanicos:
la Pachamama,Tunupa, Wiracoha, el Ekeko, los elementales
dioses guardianes el lago Titikaka o0 Mama Hampi.

El poeta Omar Aramayo afirma que tus poemarios
refieren una poesia humana, ;Qué es ser poeta en
el Per, desde el lugar de enunciacién tuyo donde
resides desde Azangaro?

Ser poeta en el Perd es un auténtico suicidio, “Todo poeta
esta vivo en la palabra” -para vivir uno debe morir- dejar
de existir para vivir, en la poesia es sumamente metaforico
y contiene secretos para existir de ella y en ella, la cual pide
sacrificios que solo el poeta entenderia.

Desde luego, la situacién econémica implica para los escritores
sumas altas para poder ser publicado ya que requiere de una
auto inversion. Lamentablemente, si uno no es patrocinado por
una editorial, no existen mayores posibilidades de trascender.
Yo inicié con publicaciones cartoneadas hechas por mi persona
y mi esposo, quien constantemente me ha apoyado en este
camino tortuoso pero con mucho sentido de vida y apertura de
otras sendas. Desde mi contexto, punefio, la poesia es libertad
de expresarse, sentir, amar, odiar o simplemente morir.

“Genesis mujer” es un cuestionamiento
ideolégico de “Eva” enla existencia
humana, asi como las culpas ideologicas
que, mediante los credos, hicieron que
toda mujer que naciallevase marcada
ensu frentela culpade “morderla
manzanay el pecado original” parala
legitimizacion de laviolencia contra

las mujeres y los actos mas perversos;
hicieron que "Génesis mujer! busque la
reivindicacion de un complemento entre

mujeres y varones. ‘ ‘

104 "Mi poesia contiene a Tunupa, Wiracocha, Mama Hampi..."

Pilar Vilcapaza en sus cinco poemarios presenta la
figura de la mujer andina puneiia como soporte de
la voz poética textual. Tenemos la presencia de la
mujer nina, adolescente o mujer parricida, hasta
alcanzar el testimonio de la mujer mitica o histérica
Mama Hampi. ;Qué te llevo escribir sobre la mujer
andina punena con sus diversas directrices en tus
poemarios?

“Genesis mujer” es un cuestionamiento ideolégico de “Eva”
en la existencia humana, asi como las culpas ideolégicas
que, mediante los credos, hicieron que toda mujer que nacia
llevase marcada en su frente la culpa de “morder la manzana
y el pecado original” para la legitimizacion de la violencia
contra las mujeres y los actos mas perversos; hicieron que
"Génesis mujer! busque la reivindicacién de un complemento
entre mujeres y varones.

Por otro lado, “Pajaros huérfanos, Cuervo azul” narra la
historia poética de una nifia que es vejada por su padre, pero
que, siendo nifia, asesina a su padre mientras la violenta. Una
forma de reivindicacion, y de no sumision.

“Mama Hampi”, es la madre que reivindica mediante su
legado; una inspiraciéon en las mujeres prehispanicas del
Peru antiguo donde la presencia de sacerdotisas, curanderas,
guerreras, y mujeres politicas; son un contraste radical al de
la mujer europea y su situacion a diferencia de las mujeres
del antiguo Perd. Han marcado mi ruta poética.




iImasumagq!

iQué bello!

El 15 de abril de 2020, en la ciudad del Cusco,
presentaste de manera artesanal el poemario
Mama Hampi, que ha cambiado en la estructura
o el contenido tematico del poemario publicado
luego en el 2022 y presentado después en la 27 Feria
Internacional del libro 2023.

Las diferencias, fueron que en esta primera etapa la publicacion
fue de manera artesanal como “editorial independiente”.
Finalmente, fue necesario realizar esta publicacién junto a
“Hijos de la Lluvia” con una editorial con presencia en el pais
y en otros espacios internacionales que han permitido que
este poemario pase por un proceso de revision; y pueda llegar
a las ferias nacionales de Libro por el arraigo y prestigio de
la editorial. En conclusién, se necesita invertir para que el
poemario tenga la capacidad de llegada a diferentes publicos.

Cuéntanos quiénes son los antecedentes de la voz
femenina puneiia en tu creacion verbal poética y
cual es tu propuesta peculiar en la representacion
de voz y mujer en tus producciones textuales. ;te
consideras feminista?

Las poetas mujeres que me pusieron en reflexion fueron por
ejemplo: Clorinda Matto de Turner “Aves sin nidos, Sylvia Plath
“Lady Lazarus”, “La tierra mas ajena” de Pizarnik, “Noche de
adrenalina” Carmen Olle; la poeta punefia Mercedes Bueno,
la poeta Gloria Mendoza Borda y otras. Considero que la
peculiaridad de mi poética es concentrarme en los problemas
cotidianos de las mujeres en un contexto global o de repente
desde mi cultura como mujer quechua y la influencia de
la cotidianidad de las mujeres aimaras ya que transito mis
vivencias en ambos espacios culturales. Ademas, puesto que,
existe muchisimo recurso literario desde las tradiciones de
mi espacio cultural como mujer punefia, historias de lucha
social en Puno, testimonios de mujeres luchadoras como Rita
Puma, vivencias como la Maestra Maria Asuncién Galindo.
Siento que las mujeres punefias somos menos contemplativas
y mas aguerridas, contestatarias; las contemplaciones y/o
resignaciones de esperar ser salvada por un hombre no estan
en nuestro canon. Y de hecho este caracter me identifica
como “Feminista desde mi etnia como mujer quechua”.

¢Cuanto tiempo te lleva planificar y publicar tus
poemarios? Es complicado determinar o vincularte
con las editoriales muchas de ellas ubicadas en
zonas urbanas.

En realidad, para los poemarios se presentan desde mis
suefios, desde los simbolos; o muchas veces desde la
necesidad de representar la reivindicacion de las mujeres,
o muchas veces solo desde el amor, o la fuerza vital de ser
mujer y su magia de cambiar aspectos de la sociedad con la
palabra, “la poesia” recurrentemente forma una estructura
mental, ya luego, es facil de articular la estructura poética,
trato de narrar poéticamente mis tematicas. De hecho, si
es complicado vincularme con editoriales, por el tema de

Las poetas mujeres que me pusieron
en reflexion fueron por ejemplo:
Clorinda Matto de Turner, Sylvia
Plath, Pizarnik, Carmen Olle; la

poeta puneiia Mercedes Bueno, la
poeta Gloria Mendoza Borday otras.
Considero que la peculiaridad de

mi poética es concentrarme enlos
problemas cotidianos de las mujeres
en un contexto global o de repente
desde mi cultura como mujer quechua
ylainfluencia dela cotidianidad delas

mujeres aimaras...
o)

los costos altisimos para su publicacién; y el otro tema, es
necesario hacerse de un camino poético, de repente para que
las editoriales importantes puedan confiar en uno.

Pilar, terestambién,unapersonaligadaalaactividad
social, cultural y politica. ;Como vinculas a la poesia
que elaboras con la politica, sociedad y cultura?

La politica, lo social econémico y la cultura son aspectos
que han determinado las causas del comportamiento de
los seres humanos, y la poesia es ese caldo de vivencias
del cual se alimenta para muchas veces determinar,
influenciar o cambiar los pensamientos de las civilizaciones
caso la “lliada, la Odisea” de Homero, “La divina comedia”
de William Shakespeare, los “7 ensayos” de José Carlos
Mariategui, o Arguedas “Rios Profundos” o Mario Vargas Llosa
“Conversacion en la catedral”. En todo caso, la palabra es un
arma de doble filo en la conducta humana y en la politica.

En el 10 Festival internacional Primavera Poética,
llevado a cabo en Lima del 5 al 8 de septiembre,
nos presentaste uno de los poemas de tu siguiente
poemario “Tunupa sefior del tiempo”. Cuéntanos
acerca de esta produccion ya publicada o en proceso
de ello y en qué se diferencia con tus publicaciones
anteriores.

En este poemario hay un tiempo enmarcado por dioses
altiplanicos, que poetiza aspectos mas sagrados como al
dios Tunupa, Wiracocha, y otros dioses andinos que transitan
en diferentes tiempos del mundo andino. Espero que este
poemario pueda marcar su propio tiempo en la creacion
literaria de la poesia peruana. Sin embargo, preferiria que el
propio poemario en su oportunidad pueda hablar por si mismo.

"Mi poesia contiene a Tunupa, Wiracocha, Mama Hampi.." 105




Allin Maytukuna Likanapaq

Buenos Libros para Leer

Sanchiu

Dina Ananco proviene de un padre awajun y madre wampis,
conjuga dos culturas que tardaron en vivir en armonia. Su
llegada al mundo es la expresion de la inclusividad, la que
proviene de las tradiciones ancestrales y de la unién amorosa
de dos seres. Es una sefial que marcé su destino y le otorgo
una mirada que relativiza todo lo que muchos consideran
finito, quieto, inamovible. Lo dice en una poircion de su poema
Transicion:

Que no soy de aca ni de alla.

Naci awajun y creci wampis.

Mi adolescencia es sinénimo de la sierra.

Que Lima, una ciudad salvaje a su manera

es mi hogar ahora.

Te respondo que acaso no sabia quién era.

En tus palabras veo mi futuro.

En tu escritura veo mi pasado.

Pretendes saber de mi.

Pretendes conocerme sin haber tomado la ayahuasca.

Si, Dina Ananco, es poeta, pero antes awajun-wampis, y es
también graduada en el nivel de Maestria en Literatura en
San Marcos; madre, ciudadana de un pais que pugna por
descubrir sus rostros ciertos, milenarios. Cuando piensa en
el Perd, dice, lo hace con la mente en su su pueblo, en las
dificultades que observa y vive, el acoso y la marginacién que
es costumbre en este territorio oficialmente monocultural e
intolerante con las diferencias.

Pienso, si todos observaramos el Per(i como lo hace Dina
hariamos posible sumar todos los pensamientos y todos los
actos, los miles que cada espacio produciria integrando un
coro de voces y acciones multiformes, multilingties, haciendo
comunidades integradas y respetuosas de las diferencias y
celebrando las coincidencias; sin racismo, sin desigualdades
enervantes, sin corrupcioén, con lenguas diversas, con valles
ultivados como jardines, con libros, deportes y trabajo, poesia.
Seria como lo canta Dina cuando habla de su pueblo:

106 Sanchiu

Dina Ananco

%

Guardianes del bosque

Nosotros los del bosque,

como una serpiente,

como si quisiéramos mezquinar
vigilamos el camino.

Respetando el bosque

dialogando con las plantas, vivimos.

A las plantas “curame padre”, “ciirame
madre”, diciendo, [levamos para curarnos.

Nos gusta vivir en armonia.
Nosotros los del bosque,

como si esperasemos a alguien
con la lanza en la mano.

nunca vigilamos el camino
como nos suelen ver.

¢No le parece poesia lo que lee?, sespera creatividad lirica
a lo Chocano, con cadencias académicas consagradas
por los sabios?, pues si, es poesia porque emana de un
territorio-cuerpo poético, surge de las brumas que los poetas
desentrafian para disipar la neblina que envuelven los actos
humanos. Especialistas lo han reconocido otorgandole el
Premio Nacional de Literatura en la categoria Literatura en
Lenguas Indigenas u Originarias, en 2022. Algun dia no habra
la distincion que discrimina, que no acepta aln que la poesia
es, por lo que canta y calla, por su reclamo de humanidad, sin
instalar membretes sobre ella, sin distincion de lenguas. Sin
embargo, el premio es una distinciéon que valora sus versos y
favorece su lectura y difusion.




Allin Maytukuna Likanapaq Buenos Libros para Leer

El poemario que nos guia se denomina Sanchiu, como su abuela, Elena
Sanchiu Juwan, a quien dedica la edicion y versos:

Sanchiu

En tus ojos conoci la historia de mis ancestros
En tu palabra vi los caminos que recorriste
Como se enfrentaban con sus enemigos
Como eran sus caritas

Que cositas comian

Donde caminaban

En tus palabras conoci a mi familia

Escuche el anen

Inhalé el tabaco. '

Dina cuenta que no supo que era poeta hasta que vio su libro publicado.
Es una anécdota que la describe con propiedad. Ella es, sin ostentar su
mundo awajun-wampis, sin ropas que la distinguen, es mujer y poeta,
habitante ‘del bosque, y de esta Lima inhabitable, mientras toma
experiencias para algln dia volver al bosque y a sus caobas.

La caoba

Elegante, timido

brillante y hermoso.

Coquetea ante la brisa del atardecer S
que refresca las diminutas hojas

mientras las abejas se embriagan

con la miel de los frutos de las uvillas.

Me pregunto:
¢qué haria si tuviera pies y no raices?
¢si tuviera manos y no ramas?

EL

siempre sonriente y educado
saluda a cada transetnte.
Condenado a permanecer quieto,
vigila sin sueldo alguna casa.
Cuidando la salud de sus amantes
y de los desamados.

¢Sabias que las caobas tienen vida, sentimientos, que vigilan, que
saludan? Bueno, la poesia de Dina nos acerca a una realidad mitica-real
donde las abejas se embriagan, donde: Todo estd conectado / El cielo, la
tierra y el agua / No hay Luna sin la Auju / No hay Tsunki sin el hombre /
No hay Tijai sin la mujer / No hay Nunkui sin la tierra / No hay arbol, y las
plantas medicinales sin madre / No hay lluvia sin el sol / No jhay awarun
sin el el wampis / No seria Estado sin el awarun y wampis / No hay un tu
sin mi/ No hay un yo sin ti.

Leer en el mundo intimo de Dina nos acerca a una poesia que es
contestataria sin paneles ni carteles, es sexual sin necesidad de relatos
intimos y seudo liberadores, es busqueda de lugares donde la humanidad
se encuentre, es inconforme y social, como sola la poesia que trasciende
puede serlo.

Sanchiu 107




El ayllu Willakuy comunica con hondo pesarla partida dela
antropoéloga y educadora Lucy Trapnell haciendo llegar sus
condolencias a familiares y amigos.

Lucy ha acompanado incansablemente la lucha de los pueblos
indigenas amazonicos por la reivindicacion de sus derechos y ha
iluminado con su legado pedagogico el camino de la Educacion
Intercultural Bilingtie (EIB) en el Pertii y en la region.

iTupananchiskama, querida hermana, eterna Maestra!

En el siguiente nimero
:Willakuy

En el siguiente namero ...

¢Qué motiva o impulsa la migracién indigena rural hacia las ciudades?

¢Cémo impacta este desplazamiento en la estructura familiar, en las
practicas culturales y en los vinculos con el territorio de pertenencia?

;Qué desafios deben enfrentar los migrantes residentes en espacios
urbanos? ;Comoy en qué espacios pueden recrear la cultura propia?

¢Como podrian contribuir los pueblos indigenas a la construcciéon de
ciudades sostenibles?

¢Existen politicas para los pueblos indigenas en contextos urbanos?

;Qué formas de indigenidades hay en las ciudades? ;Se puede ser indigena
urbano? ;Se deja de ser indigena en las ciudades?

¢Es posible formular una propuesta de sociedad desde el espacio indigena
nacional?. De ser asi, desde qué ejes de pensamiento deberia surgir?

Si estas interesado en escribir para esta nueva edicioén por
favor accede a documento o escribenos a:


https://drive.google.com/file/d/1w0pM0zHuJG9WWBanqlp6GXj5mku5yV71/view?usp=share_link
mailto:contacto%40willakuy.org.pe?subject=

